

کیا تم نے یہ سمجھ لیا ہے کہ تم نے تمہیں بیکار پیدا کیا ہے اور یہ کہ تم ہماری طرف نہیں لوٹائے جاؤ گے؟ (القرآن: ۲۳/۱۱۵)

To you imagine that we created you without any purpose and that you would not be brought back to us? (The Holy Quran: 23/115)

# اللہ سار

## کتابی سلسلہ

### الآباد

#### تصوف علمی، تحقیقی و دعویٰ مجلہ

مدد  
اللہ سار

کتابی سلسلہ  
2

کتابی سلسلہ  
2

☆ مدیر اور مرتبین نے محنت شاہد سے تمام مضمایں کو بہترانداز میں پیش کیا ہے۔ یقین ہے کہ مجلہ **اللہ سار** تصوف پر ایک بہترین علمی خدمت اور قابل قدر اثاث شتابت ہو گا۔ (روزنامہ را شتریہ سہارا، ۱۸ اگر جولائی ۲۰۱۰ء /ڈاکٹر منور حسن کمال)

☆ مبارک باد کے متعلق میں جنہوں نے یہ علمی کتابی سلسلہ شروع کیا ہے اور ایک پلیٹ فارم مہیا کیا ہے کہ علماء اسلام اور اہل علم و ادب کی آراء سے ہر کوئی مستفید ہو اور اواہام و غلط فہمیوں کی دیواریں ٹوٹے گیں۔ (اردو یک ریویو، اپریل، میکی، جون ۲۰۱۰ء /عارف اقبال)

☆ موجودہ حالات کی شکننی اور مادیت پسندی کے اس دور میں **اللہ سار** جیسے کتابی سلسلے کا آغاز زوال پذیر انسانی اقدار کی بحاجی میں یقیناً اہم اور ثابت کردار ادا کرے گا۔ (روزنامہ اردو ناگزیر، مہینی / وسیل خان)

☆ اس کے گیارہ ابواب کے نام بادہ و ساغر، احوال، بادہ کہن، تذکیر، تحقیق و تقدیم، بحث و نظر، شناسی، صوفی ادب، زاویہ، پیانہ اور مکتبات ہیں اور تمام ابواب اسیں بامسکی ہیں۔ (ماہ نامہ جام نور، دہلی، جولائی ۲۰۱۰ء / نورین علی حق)

☆ مجلہ کے تمام مضمایں فکر انگیز اور بصیرت افروز ہیں۔ مادہ پرستی کے اس دور میں نئی نسل کو تصوف سے قریب کرنے کے لیے اس مجلہ کو عالم کرنے اور پھیلانے کی ضرورت ہے۔ (ماہ نامہ اشرفیہ، مبارک پور، مارچ ۲۰۱۱ء / محمد ساجد رضا صباغی)

☆ چار سو آٹھ صفحات ارج مند کا یہ مجلہ آج کے ماحول میں ایک نعمت غیر مترقبہ ہے۔ اس کے مشمولات نہایت وقیع، محترم، معتبر، موثر اور معلومات افرا ہیں۔ (ماہنامہ کنز الایمان، دہلی، جون ۲۰۱۰ء / پروفیسر طلحی رضوی بریق)

☆ یہ مجلہ صرف ایک رسالہ ہی نہیں بلکہ ایک تاریخی و متاویز کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کے مطالعے سے نہ صرف بہت ساری غلط فہمیوں کا ازالہ ہو گا بلکہ منکرین تصوف کو اپنی روشن اور نظریہ بدلنے پر مجبور ہونا پڑے گا۔ (سہ ماہی سی دعوت اسلامی، جولائی تا ستمبر ۲۰۱۰ء / توفیق احسن برکاتی)

☆ ۲۰۸ صفحات پر پھیلا ہوا یہ مجلہ مجموعی اعتبار سے تصوف پر علمی، تحقیقی و دعویٰ مجلہ ہے۔ (ماہ نامہ نور، دسمبر ۲۰۱۰ء / طیب فرقانی)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

تصوٰف پر علمی، تحقیقی و دعوٰتی مجلہ

سلسلہ مطبوعات شاہ صفی اکیڈمی نمبر (۲)

|                                                                           |              |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الاحسان (شماره نمبر-۲)                                                    | كتابی سلسلہ: |
| حسن سعید صفوی                                                             | مدیر:        |
| مجیب الرحمن علیہمی، ذیشان احمد مصباحی، خیاء الرحمن علیہمی، رفت رضا نوری   | قریب:        |
| ماہی ۲۰۱۴ء / ربیع آخر ۱۴۳۲ھ                                               | سال اشاعت:   |
| ۱۰۰ ارروپے                                                                | قیمت:        |
| عبد الرحمن سعیدی، صاحب حسین سعیدی                                         | کمپوزنگ:     |
| شاہ صفی اکیڈمی، جامعہ عارفیہ / خانقاہ عارفیہ، سید سراواں، الہ آباد (یوپی) | ناشر:        |

Al-Ehsaan (a Journal on Islamic Sprituality)

Published by: Shah Safi Academy, Jamia Arifia

Saiyed Sarawan, Kaushambi, Allahabad U.P. (India) 211001

Ph: 08081898965. 09026981216-Email: alehsaan.yearly@gmail.com

Printed by:

## كتابی سلسلہ الہ اباد

ذیو سرپرستی: داعی اسلام شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی مدظلہ (العالی)

مدیر: حسن سعید صفوی

مرقبین: مجیب الرحمن علیہمی، ذیشان احمد مصباحی، خیاء الرحمن علیہمی، رفت رضا نوری

معاونین:

محمد عمران ثقافی، عارف اقبال مصباحی، کتاب الدین رضوی

مجلس مشاورت

پروفیسر سید محمد امین میال قادری (مارہرہ) مولانا نیشن اختر مصباحی (دہلی)

مفتی محمد نظام الدین رضوی (مبارک پور) پروفیسر اختر الواسع (دہلی)

ڈاکٹر سید شیم الدین احمد مٹھی (پٹنہ) پروفیسر مسعود انور علوی (علی گڑھ)

ڈاکٹر سید شیم الدین احمد مٹھی (پٹنہ) سید ضیاء الدین رحمانی (جده)

مولانا خوش نورانی (دہلی) مولانا سید احمد محمد عاصم قادری (بدایوں)

مولانا منظار الاسلام ازہری (امریکا) سید ضیع الدین ضیع رحمانی (پاکستان)

ڈاکٹر قمر الہدی (علی گڑھ) ڈاکٹر نوشاد عالم چشتی (فتح پور)

ناشر:

شاہ صفی اکیڈمی، جامعہ عارفیہ / خانقاہ عارفیہ، سید سراواں، الہ آباد (یوپی)

e-mail : alehsaan.yearly@gmail.com

shahsafiacademy@gmail.com

## مشمولات

### بادہ و ساغر

07-14

|    |                        |                        |
|----|------------------------|------------------------|
| 08 | خواجہ ابوسعید ابوالخیر | رباعی (عربی مع ترجمہ)  |
| 09 | خواجہ ابوسعید ابوالخیر | رباعی (فارسی مع ترجمہ) |
| 10 | شیخ ابوسعید صفوی       | مناجات                 |
| 11 | اصغر گوڈلوی            | غزل                    |
| 12 | شیخ ابوسعید صفوی       | غزل                    |
| 13 | علی ظہیر عثمانی صہبہ   | غزل                    |
| 14 | ڈاکٹر کوثر مظہری       | غزل                    |

### احوال

15-24

|    |                   |          |
|----|-------------------|----------|
| 16 | حسن سعید صفوی     | ابتدائیہ |
| 20 | ذیشان احمد مصباحی | واردات   |

### بادہ کہنہ

25-40

|    |                        |                                                |
|----|------------------------|------------------------------------------------|
| 26 | امام ابوالقاسم قشیری   | صوفیہ کے اعتقادی و اصولی مسائل                 |
| 36 | شیخ عبدالحق محدث دہلوی | خواجہ ابوسعید ابوالخیر کا خطاب ابن سینا کے نام |

### تذکیر

41-64

|    |                         |                              |
|----|-------------------------|------------------------------|
| 42 | شیخ ابوسعید صفوی        | فقیہ، شیکھ اور صوفی کے درجات |
| 45 | مولانا عبدالعزیز نعماںی | حدود کینہ کی تباہ کاریاں     |
| 61 | شہباز احمد (سماش چن)    | خدا کی طرف واپسی             |

### تحقیق و تنقید

65-183

|    |                         |                           |
|----|-------------------------|---------------------------|
| 66 | مولانا نیشن انٹر مصباحی | تصوف: ایک انقلاب کی ضرورت |
|----|-------------------------|---------------------------|

### انتساب

منع کشف و کرامت، صاحب احوال و مقامات  
فانی مطلق، باقی بحق، سلطان طریقت، خاتم المشائخ  
**حضرت خواجہ ابوسعید ابوالخیر رضی اللہ سرہ**  
(حرم الحرام ۷۳۵ھ/ شعبان ۲۳۰ھ)

### کنایہ

رباعیات و مقامات  
علم و ادب اور عرفان و آگہی کا لازوال گنجینہ ہیں  
جن سے تشنگان شراب معرفت و محبت  
ہر دور میں سیراب ہوتے رہے ہیں!

|                |                                                                     |                              |
|----------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| 323            | ولی اور نگ آبادی کا تصوف                                            | پروفیسر عقیل ہاشمی           |
| 331            | مولانا جلال الدین رومی۔ عظیم صوفی شاعر                              | پروفیسر عبدالمنان طرزی       |
| <b>ذاویہ</b>   |                                                                     |                              |
|                | شیخ ابوسعید ابوالخیر کی شخصیت اور فن پر خصوصی گوشه                  |                              |
| 337-369        |                                                                     |                              |
| 338            | آئینہ حیات خواجہ ابوسعید                                            | ادارہ                        |
| 340            | شیخ ابوسعید ابوالخیر۔ شخصیت اور کارنامے                             | امام الدین سعیدی             |
| 354            | اسرار التوحید فی مقامات ابی سعید۔ ایک جائزہ                         | ڈاکٹر شیعیم الدین احمد معمنی |
| 360            | خواجہ ابوسعید ابوالخیر کی مجالس وعظ                                 | مولانا اشتقاچ عالم شہبازی    |
| <b>بیہمانہ</b> |                                                                     |                              |
| 371-387        |                                                                     |                              |
| 372            | الحقیقتیہ الحمدیہ/ علامہ وجیہ الدین علوی گجراتی                     | کمال احمد علیمی              |
| 374            | مشائخ نقش بندیہ/ مولانا نصیح احمد مصباحی                            | ابرار احمد مصباحی            |
| 376            | محدثین امت اور تصوف/ ڈاکٹر عبدالحق انصاری                           | تالیف حیدر                   |
| 378            | بہانہ تصوف/ شاہ محمد انور علی سہیل فریدی                            | ظفر الدین برکاتی             |
| 379            | الا بہرین/ علامہ احمد بن مبارک سجلماسی                              | ظفر الدین برکاتی             |
| 381            | صوفی نمبر (جلد اول)                                                 | اصغر علی سعیدی               |
| 383            | ریگ نمودور مسئلہ وحدۃ الوجود/ مفتی عاشق الرحمن جیبی رکن الدین سعیدی |                              |
| 384            | زاد امتنین/ شیخ عبدالحق محدث دہلوی                                  | صاحب حسین سعیدی              |
| 386            | بحر المعانی/ سید محمد بن جعفر کنی/ شاہ قلقی انور علوی               | عبد الرحمن سعیدی             |

### مکتوبات

389-406

- مولانا عبدالشکور مصباحی ○ مولانا محمد احمد مصباحی ○ مولانا عبدالممین نعمنی ○ پروفیسر اختر الواسع ○ پروفیسر عقیل مظہر صدیقی ○ ڈاکٹر سید شیعیم علی ○ پروفیسر علی احمد فاطمی ○ مولانا مبارک حسین مصباحی ○ پروفیسر بدیع الدین صابری ○ ڈاکٹر قمر الہدی فریدی ○ فروغ احمد عظیمی ○ شیعیم طارق ○ معین شاداب ○ زیر قادری ○ ساجد رضا مصباحی ○ سید تالیف حیدر ○ صادق رضا مصباحی ○ شمس الدین علیمی ○ ابرار رضا مصباحی ○ پروفیسر عبدالمنان طرزی

|     |                                       |                         |
|-----|---------------------------------------|-------------------------|
| 70  | تصوف کی اجمالي تاریخ                  | پروفیسر عقیل مظہر صدیقی |
| 85  | تصوف۔ مشرق و مغرب کے مختلف تصورات     | ولی پیدیہ               |
| 105 | شیخ ابن تیمیہ کا نقہ تصوف۔ ایک مطالعہ | ضیاء الرحمن علیمی       |
| 154 | چند مسائل تصوف۔ احادیث کی روشنی میں   | مولانا کوثر امام قادری  |
| 162 | اہل تصوف اور انسانیت                  | پروفیسر عقیل ہاشمی      |
| 169 | کشف الحجب۔ ایک جائزہ                  | ڈاکٹر شہزاد احمد        |
| 175 | مولانا عبدالقدیر صدیقی کی خدمات       | عرفان حجی الدین قادری   |

### حاصل مطالعہ

185-248

|     |                                 |                           |
|-----|---------------------------------|---------------------------|
| 186 | شیخ محمد الغزالی اور تصوف       | ذیثان احمد مصباحی         |
| 197 | فتح اللہ گولین اور تصوف         | ڈوگن کاک/ اشرف الکوثر     |
| 209 | امام عبدالحیم محمود اور تصوف    | مولانا منظر الاسلام ازہری |
| 220 | سید یوسف ہاشم رفائی اور تصوف    | رفعت رضا نوری             |
| 235 | علامہ محمد احمد مصباحی اور تصوف | طیب فرقانی                |
| 241 | پروفیسر طاہر القادری اور تصوف   | نورین علی حق              |

### بحث و نظر

اسلامی اور غیر اسلامی روحانیت میں کیا فرق ہے؟

249-256

|     |                                          |                          |
|-----|------------------------------------------|--------------------------|
| 250 | غیر اسلامی روحانیت بھول بھلیوں میں گم ہے | پروفیسر اختر الواسع      |
| 252 | اسلامی روحانیت رہبانیت نہیں              | مولانا مبارک حسین مصباحی |

### شناسائی

257-306

|     |                                                                    |                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 258 | پروفیسر مسعود انور علوی سے گفتگو                                   | حسن سعید صفوی     |
| 275 | خانقاہ کاظمیہ قلندریہ، کاکوری: تاریخ اور کارنامے مجیب الرحمن علیمی | مجیب الرحمن علیمی |

### صوفی ادب

307-336

|     |                                          |                         |
|-----|------------------------------------------|-------------------------|
| 308 | امیر خسرو۔ روحانیت اور تصوف کے علم بودار | پروفیسر مسعود انور علوی |
|-----|------------------------------------------|-------------------------|

## رباعی

تقشع غیم الجهد عن قمر الحب  
 واشراق نور الصبح فی ظلمة الغیب  
 وجاء نسیم الاعتذار مخففا  
 فصادفه حسن القبول من القلب

---

## بادہ و ساغر

---

## ترجمہ

جب ماہ محبت طلوع ہوا تو جہد و مشقت کا ابر چھٹ گیا  
 اور غیب کی تاریکی میں صبح نور نکل آئی۔  
 نسیم اعتذار سبک روی کے ساتھ آئی  
 تو حسن قبولیت نے درد دل سے باہر نکل کر اس کا استقبال کیا۔

## مناجات

حقیقت میں تیرے سوا یا الہی  
نہیں ہے کوئی دوسرا یا الہی  
ترے لائق حمد و شنا یا الہی  
زبان سے ہو کیسے ادا یا الہی  
کوئی تجھ کو سمجھے تو کس طرح سمجھے  
خرد سے ہے تو ماورا یا الہی  
  
تری ذات اقدس کو تیرے علاوہ  
کوئی بھی سمجھ نہ سکا یا الہی  
  
خیال و قیاس و گماں سے ہے باہر  
تری ذات رب علا یا الہی  
  
بایں شان تنزیہ و تقدیس مولیٰ  
یہ دل ہے ترا آئینہ یا الہی  
سعید اللہ اللہ ہر سمت و ہر سو  
تو ہی تو ہے جلوہ نما یا الہی

## رباعی

چشم ہمہ اشک شد چو از غم گریت  
رُعْشَتْ توبے چشم ہی باید زیست  
از من اثرے نمادِ ایں عشق چیست  
چوں من ہمہ معمشوق شدم عاشق کیست

### ترجمہ

آنکھ جب غم عشق میں روئی تو سراسراشک بن گئی -  
تیرے عشق میں آنکھوں کے بغیر ہی جینا چاہیے -  
میرا نام و نشان مٹ گیا، یہ عشق کیا ہے؟  
جب میں سرپا معمشوق بن گیا تو پھر عاشق کون ہے؟

## خزل

عیاں ہے راز ہستی، چشم حیرت باز ہے ساقی  
کہ محوراً ہو جانا کشود راز ہے ساقی

وہ اٹھی موج می، وہ جام وینا میں تلاطم ہے  
جهان بے نشان سے دعوت پرواز ہے ساقی

یہاں اک خاک داں عصری میں کیا گزرتی ہے  
تو ہی ہمراز ہے ساقی، تو ہی دم ساز ہے ساقی

سنا کرتا ہوں راتوں کو برابر نعروہ مسٹی  
تری آواز ہے یا خود مری آواز ہے ساقی

## خزل

اک طرف عشق کے پیار خدا خیر کرے  
اک طرف حسن کی سرکار خدا خیر کرے  
  
جس نے دیکھا تجھے اک پار خدا خیر کرے  
وہ ہوا بے خود و سرشار خدا خیر کرے  
  
شیخ با جبہ و دستار خدا خیر کرے  
رقص میں ہے سر بازار خدا خیر کرے  
  
اک طرف حضرت یوسف کا جمال ڈکش  
اک طرف مصر کا بازار خدا خیر کرے  
  
بے خودی کہیے اسے یا کہ جنوں کی معراج  
سر ہے اور سنگ در یار خدا خیر کرے  
  
اک طرف شیخ کی فرسودہ پیانی توبہ  
اک طرف ساز لب یار خدا خیر کرے  
  
پھر ہے باطل کی، ہر اک سمت اطاعت کافروں غ  
پھر ہے منصور سر دار خدا خیر کرے  
  
جو بھی دیکھے سعید اس کو وہی اس کا ہوئے  
ایسا ہے وہ حسین دلدار خدا خیر کرے

حفل

ز عشق ذات کردم من غبار را نورانی  
کہ انساں گر شناسد خود شود اُو ظل سجانی  
من درویش خرسندم زیک جرم تھہ خرقہ  
تو شاہ بندگاں این جہاں گریاں ایں چہ معنی؟  
بلے در عشق مجنون رفت سوئے وادی و صحراء  
پس صحراء نور دی راز چہ باشد تو چہ دانی  
حدیث مطرباں من خوب دانم ورنی پرسم  
سرود و نغمہ تو داری و لے ہم سور درمانی!  
بقول اقبال دنیا دعوت دیداست آدم را  
”کہ بخشیدہ شدہ مستوریاں را ذوق عربانی“  
نہ ہر ذرہ ایں پیدا است ”لاموجود الا اللہ“  
نہ من ترکی نہ من ہندی نہ ایرانی نہ افغانی  
چرا کوئی قصر قیصر و کسری کہ این فاسد  
دروں فقر و مستی ہست سلطانی جہاں بانی  
زیگیوئے شبِ دیکھور چو آمد قمر تاباں  
شود جیاں عرب، خیرہ عجم، نیز عقل انسانی  
بوزد کبر و نخوت در دل اے کوثر ز سجدہا  
پس اے کہ سجدہ کن! تا دور باشد چاک دامانی

حفل

خام ہے عشق اگر چاق گریاں ہو جائے  
وہ جنوں کیا ہے جو پابند پیباں ہو جائے

خاک کر دوں تپش عشق سے ساری ہستی  
پھر وہی خاک غبار رہ جانا ہو جائے

دل وہ کافر کہ جسے عشق عبادت سے عزیز  
عشق وہ کفر جو پیدا ہو تو ایماں ہو جائے

سعی اخفاے محبت تو بہت کی صہبا  
کیا کریں اس کو جو پھرے سے نمایاں ہو جائے

## ابتدائیہ

اگر ایمان کو نیچ اور اسلام کو تناور درخت فرض کیا جائے تو احسان کو اس کا پھل کہنا صدقی صد درست ہوگا۔ جس طرح پھل بغیر درخت کے اور درخت بغیر نیچ کے ممکن نہیں، اسی طرح احسان یعنی تصوف کا تصویر اسلام و ایمان کے بغیر ممکن نہیں۔ تصوف یا احسان، ایمان و اسلام کے کمال اور انہا کا نام ہے۔ جب بندہ ایمان اور خشیت ربی کے ساتھ اسلام کے قوانین پر عمل پیرا ہوتا ہے تو احسان تک اس کی رسائی ممکن ہو جاتی ہے۔ صوفیہ کرام اسی تصوف اور روحانی عمل کے علم بردار رہے ہیں۔ ان کی تعلیمات سے اسی روحانیت کا ثبوت ملتا ہے۔ صوفیہ کرام نے اپنے تمام صوفیانہ عقائد کی بنیاد پر اور مضبوط توحیدی اصولوں پر کھلی ہے۔ صوفیہ کرام کا اجہائی اور قطعی عقیدہ ہے کہ کوئی بھی اللہ کا شرکیں نہیں، نہ ذات میں نہ صفات میں اور اللہ کی کوئی بھی صفت معطل نہیں، وہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ بلکہ کارخانہ ہستی میں جو کچھ ہے سب کچھ اسی کی ذات و صفات سے ہے۔ بالذات اور حقیقی وجود صرف واحد مطلق کا ہے۔ تصوف کا مقصد اسی تو توحید کا عرفان ہے۔

## حوال

دروز قبل محبّت گرامی محمد مجیب الرحمن علیہی و مُحترم ذیشان احمد مصباحی نے بیان کیا کہ ”نعت رنگ“، کے مدیر سید صبغ الدین صبغ الدین صبغ الدین جو ابھی دورہ ہند پر تھے، نے بتایا کہ ”الاحسان“، کے چند شمارے جو پچھلے سفر میں آپ لوگوں نے عنایت فرمائے تھے، میں نے انہیں پاکستان کے کئی ذی علم دوستوں تک پہنچایا۔ اب وہ بے صبری سے دوسرے شمارے کا انتظار کر رہے ہیں، خود میں بھی اس کا منتظر ہوں۔ یہ رسالہ تمام اہل علم و دلش خاص طور سے تمام خاتما ہوں میں پہنچتا چاہیے تاکہ لوگ تصوف کو صحیح طور پر سمجھ سکیں۔ انہوں نے اس خواہش کا بھی اظہار فرمایا کہ اسے پاکستان سے بھی

”تذکیر کے کالم میں صاحب سجادہ حضرت شیخ ابوسعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی مدظلہ العالی کے افادات کو ”فقیہ، متكلم اور صوفی کے درجات“ کے عنوان سے محبّت گرامی مولانا مجیب الرحمن علیہ نے سلیقے سے مرتب فرمائی پیش کیا ہے۔ حضرت مولانا عبدالعزیز نعمانی صاحب نے حسب سابق اس بار بھی ”تذکیر“ کے لیے ایک فیض تحریر ”سد وکینہ کی تباہ کاریاں“ سے ”الاحسان“ کو نواز ہے۔ مولانا، پنجاب کے رہنے والے جناب محترم شہباز احمد (سبھاش چندر) جنہوں نے مرشد گرامی کے دست حق پر ہی اسلام قبول فرمایا ہے، نے بت پرستی سے خدا پرستی تک کے اپنے سفر کو ”خدکی کی طرف واپسی“ کے عنوان سے لکھا ہے جو دیدہ عبرت کا طالب ہے۔

”تحقیق و تقدیم“ کے کالم میں شائع ہونے والے تقریباً تمام مضامین و مقالات خاص طور پر پروفیسر لیں مظہر صدیقی، مولانا ضیاء الرحمن علیہ اور مولانا کوثر امام قادری، کے مقالات علمی اور تحقیقی معیار کے حامل ہیں۔ ”تحقیق و تقدیم“ کے کالم میں ایک اہم اور معلوماتی مضمون جو اپنے پہلو میں تصوف اور صوفیہ کے حوالے سے مختلف افکار و نظریات سمیئے ہوئے ہے ”تصوف: مشرق و مغرب کے مختلف تصورات“، کو پیش کیا گیا ہے۔ یہ مضمون آن لائن وکی پیڈیا سے ماخوذ ہے۔ اس کی بہت سی باتوں سے کسی کے لیے بھی اتفاق کرنا ممکن نہ ہوگا، لیکن اس کے باوجود اس مقالے کی شمولیت کا جواز یہ ہے کہ اس کے مطالعے سے حامیان تصوف اور حنفیین تصوف دونوں کو سوچنے سمجھنے کے بہت سے نئے عنوانات میں گے اور یہ معلوم ہوگا کہ آج تصوف پر عالمی سطح پر کس طرح کی بحثیں چل رہی ہیں۔

اس بار بحث و نظر کا کالم اگرچہ تھوڑا اہلکاری گرد گیر تمام مشمولات اس کے کفارے کے طور پر حاضر ہیں۔ ”شناസائی“، بھی معلوماتی ہے جس میں خانقاہ کاظمیہ قلندریہ، کاکوری کے بارے میں زیادہ سے زیادہ معلومات جمع کرنے کی سعی کی گئی ہے۔ پچھلے شمارے میں ”صوفی ادب“ میں صرف ایک تحریر شامل ہو سکی تھی، اس بار تین تحریریں ہیں، پہلی پروفیسر مسعود انور علوی کی امیر خرسو کی شاعری پر، دوسری پروفیسر عقیل ہاشمی کی تحریر و ملکی کی صوفیانہ شاعری پر اور تیسرا پروفیسر عبد المنان طرزی کی منظوم تحریر ہے جو مولانا ناروم کے فکر و فن کو پیش کر رہی ہے۔ تینوں تحریریں دعوت مطالعہ دے رہی ہیں۔

پہلے شمارے میں ”زاویہ مجدد علوم اسلامی امام غزالی کی شخصیت و کارنا مے پر مشتمل تھا، اس بار امام غزالی سے بھی قدیم، عظیم صوفی خواجہ ابوسعید ابوالخیر قدس سرہ کی شخصیت اور ان کے کارنا میں پر مشتمل ہے۔ افسوس کے خواجہ ابوسعید ابوالخیر کی معروف عالم رہبیات پر جو تحریر چھپتی تھی وہ وقت پر موصول نہ ہو سکی۔ ”مکتوبات“ کے کالم میں بہت سے خطوط نہایت فیضی آ را اور رہنمای خیالات پر مشتمل

شارع ہونا چاہیے۔ یہاں محترم صبغ حرمانی کا تذکرہ بطور مثال ہے، ورنہ کچی بات یہ ہے کہ ہم نے جن شخصیات کے بھی سامنے اسے پیش کیا انہوں نے امید سے زیادہ اسے پسند فرمایا اور اپنے حوصلہ افزائیکا میں سے نوازا۔ ان کی عنایتوں اور محبتیوں نے ہمارے حوصلوں کو ہمیز کیا۔ ان عنایتوں پر ہم ان شخصیات کے بے حد منون ہیں اور اب مزید بہتر سے بہتر کی تلاش میں سرگردیں ہیں۔

خانقاہ عالیہ عارفیہ کے زیر اہتمام چلنے والے ادارہ جامعہ عارفیہ کے طلبہ کا جشن یوم غزالی کے نام سے سالانہ پروگرام ہوتا ہے، جس میں طلبہ جامعہ علمی و ادبی مظاہرہ کرتے ہیں۔ ۱۸/ جون ۲۰۰۹ء کو منعقد ہونے والے تیسرا جشن یوم غزالی کے موقع پر صوفیہ کے افکار و نظریات کو علمی اور تحقیقی انداز میں پیش کرنے کے لیے ایک تحقیقی و دعویٰ مجلہ ”الاحسان“ کی اشاعت کا اعلان کیا گیا اور ۲۰۱۰ء/ ۲۱/ ۰۶ رجب الثانی ۱۴۳۸ھ کو پوچھا جشن منعقد ہوا جس میں ”الاحسان“ کے پہلے شمارے کی علم و مشائخ کے ہاتھوں رونمائی ہوئی۔ اس جشن میں مولانا لیں اختر مصباحی، دارالعلم دہلی، پیر طریقت حضرت سید محمد اختر چشتی زیب سجادہ خانقاہ صدیقہ، پھنوند شریف، مولانا اسید الحق دہلی، عہد خانقاہ عالیہ قادریہ بدایوں، مولانا خوشنورانی، مدیر اعلیٰ جام نور، دہلی اور ڈاکٹر نوشاد عالم چشتی وغیرہم شریک تھے۔

”الاحسان“ کا دوسرا شمارہ جو اس وقت آپ کے ہاتھوں میں ہے، یہ پہلے شمارے سے تھوڑا مختلف ہے۔ اس بار ایک نئے کالم ”حاصل مطالعہ“ کا اضافہ کیا گیا ہے جس میں تصوف و سلوک سے متعلق معاصر دنیا کے چند ممتاز مسلم اہل دانش کی کتابوں کی روشنی میں ان کے صوفیانہ خیالات کا خلاصہ پیش کیا گیا ہے۔ اس خصوص میں کچھ مقالے ہمیں وقت پر موصول نہیں ہو سکے ورنہ یہ حصہ اور بھی گراں قدر ہوتا۔ باقی تمام ابواب وہی ہیں جو پہلے شمارے میں تھے۔ یعنی (۱) بادہ و ساغر، (۲) احوال (۳) بادہ کہنہ (۴) تذکیر (۵) تحقیق و تقدیم (۶) بحث و نظر (۷) شناസائی (۸) صوفی ادب (۹) زاویہ (۱۰) پیمانہ اور (۱۱) مکتوبات۔

مشمولات کو دیکھنے اور خوب سے خوب تر بنانے کی بھرپور کوشش کی گئی ہے۔ جہاں بادہ و ساغر میں قدیم و جدید شعر اکی صوفیانہ شاعری پیش کی گئی ہے وہیں قدیم صاحل اور جدید نافع کے مترادج کو باقی رکھنے کے لیے بادہ کہنہ میں متفقہ میں صوفیہ مشاہد امام عبد الکریم ابوالقاسم قشیری کی معروف زمانہ تصنیف رسالہ قشیریہ سے صوفیہ کے اصولی عقائد اور معروف فلسفی بولی این میانا کے نام شیخ ابوسعید ابوالخیر کے تاریخی مکتوب اور ابن سینا کے جوابی مکتوب کو شامل کیا گیا ہے۔

ہیں۔ ادارہ ”الاحسان“ نے رسائلے کو زیادہ علمی اور معلوماتی بنانے کی کوشش کی ہے۔ اب ادارہ اپنے مقصد میں کہاں تک کامیاب ہے ہم اس کا فیصلہ قارئین پر چھوڑتے ہیں۔

آخر میں ہم ادارہ ”الاحسان“ کی طرف سے اپنے تمام قلم کاروں کا شکریہ ادا کرتے ہیں جنہوں نے اپنی تمام تر مصروفیات کے باوجود وقیع، مستند اور علمی مقالوں سے ادارے کا تعاون کیا اور وہ قلم کار جو اپنی مصروفیات یا کسی اور عذر کی بندید پر ہمارا قلمی تعاون نہ کر سکے ان سے ہمیں امید ہے کہ وہ مستقبل میں ہمارا تعاون ضرور فرمائیں گے۔ حسب سابق اس بارہی ہم اپنے ان کرم فرماؤں سے مغفرت خواہ ہیں جن کی تحریریں مطبوعہ ہونے یا کسی اور وجہ سے شامل اشاعت نہ ہو سکیں۔

تمکیل بخن کے لیے صاحب سجادہ حضرت شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی دام ظله العالی کی خدمت میں خراج محبت پیش کرنا ضروری ہے کہ ”الاحسان“ جیسے رسائلے کی اشاعت ان تصوف سے عملی تصوف تک رسائی کی توفیق بخشنے۔ (آمین)

حسن سعید صفوی

کیا تصوف اسلام کو دو حصوں میں تقسیم کرتا ہے، صوفی اسلام اور غیر صوفی اسلام؟ پھر صوفی اسلام کیا ہے؟ ترکی کا رقص رومی یا امریکا کی شب سرستی؟ پھر صوفی اسلام چاہتا کیا ہے؟ زندگی سے فرار، رنگ بر لگے لباس، موٹے دانوں کا مالا، تعویذ اور گنڈا، تیل اور کچا، رقص و نغمہ، یا کیا؟ اگر تصوف روحانیت کا نام ہے، تو کیا اس میں ظاہری احکام کی کوئی حیثیت ہے؟ بالطبع تصورات تو تمام مذاہب میں موجود ہیں، تو کیا تصوف وحدت ادیان چاہتا ہے؟ یہ اور اس قسم کے درجوں سوالات ہیں جو آج کے ”مسلم نوجوان“ کے ضمیر سے اٹھتے رہتے ہیں۔

گزشتہ ایک صدی سے اصلاح و دعوت کے نام پر مسلمانوں میں کچھ ایک تحریکیں اٹھیں، جن کے زیر اثر مسلم نوجوان طبعاً شدت پسند ہو گیا۔ اب اسے اپنی غلطی کا احساس ہونے لگا ہے۔ اب وہ واپس لوٹنا چاہتا ہے۔ واپسی کے لیے اس کے سامنے بس ایک ہی راستہ ہے اور وہ ہے صوفی اسلام کا راستہ، لیکن جب وہ اس طرف قدم بڑھاتا ہے تو مذکورہ بالا سوالات اس کے سامنے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ تشدید بیزار مسلم نوجوان اپنی ”اسلام پسندی“ کے ساتھ ان سوالات کو حل کرنے کی کوشش کرتا ہے اور وہ عموماً ناکام ہو جاتا ہے۔ موجودہ دنیا تصوف کے نام پر جو ماذل پیش کر رہی ہے وہ پر امن ماذل تو ضرور ہے لیکن بالعموم اس میں ”زندگی“ اور ”اسلام“ کے وہ عناصر نظر نہیں آتے جو اسہمہ محمدی کی خاصیت ہیں۔

عہد قدیم میں یونان اور روما میں جمہوریت کے تصورات ملتے ہیں۔ اسلام آیا تو اس نے ان تصورات کو کامل طور سے عملی صورت بخشا۔ یہ جمہوریت، صالحین و متقین ارباب حکمت و

مجہدین نے تفصیلی بحث و تحقیق فرمادی ہے ایک بڑا بحث آج بھی انہیں کی تحقیق میں الجھا ہوا ہے اور نہ صرف الجھا ہوا ہے بلکہ صرف اپنی تحقیق اپنی کو تکمیل کرنے کے لیے ایڑی چوٹی کا زور صرف کر رہا ہے۔ زندگی کے دوسرے مسائل اس کی نظر میں پیچ ہو گئے ہیں۔ وہ پوری دنیا پر حکومت کرنے کا خواب بھی دیکھتا ہے لیکن اس خواب کو زمین پر اتنا نے کے جو Process ہیں ان سے وہ سرے سے بے خبر ہے۔ وہ اس بات کا بھی مدعی ہے کہ اسلام دین فطرت ہے لیکن یہ بات وہ عام انسانوں کو با حکمت و موعوظت سمجھانے کے لیے تیار نہیں ہے۔ اس کا دعویٰ ہے کہ اسلام دین رحمت ہے لیکن ہر شخص جو اس کی بات نہ مانے اسے وہ بھنھوڑ لینا چاہتا ہے۔ الحال موجودہ دنیا کے مسلمانوں کے بلند باغ دعوے ان کے رویوں سے میل نہیں کھا رہے ہیں۔

خلافت راشدہ کے خاتمے کے ساتھ ہی ”مکمل اسلامی حکومت“ کا خاتمہ ہو گیا۔ یعنی امور سلطنت میں جو اسلامی اصول ہیں انہیں رفتار زمانہ کے ساتھ مسلسل نظر انداز کیا جاتا رہا۔ اسے وسیع معنوں میں مذہب اور سیاست کی تقسیم بھی کہہ سکتے ہیں لیکن ایسا نہیں ہوا کہ اسلامی حکومت کے خاتمے کے ساتھ اسلام نے بھی دم توڑ دیا ہو۔ اسلام مسلسل آگے بڑھتا رہا۔ مکمل اسلام ”علماء“ کی شکل میں آگے بڑھا۔ یہاں میں ”علماء“ کا لفظ معروف معنی میں نہیں استعمال کر رہا ہوں، یہاں وہ اصطلاح مراد ہے جو کتاب و سنت کی ہے، جن کے بارے میں قرآن نے کہا کہ اللہ سے اس کے بندوں میں صرف علماء ڈرتے ہیں۔ انما یخشنی اللہ من عبادہ العلماء (القرآن) یہاں علماء خانے خانعین مراد ہیں۔ یعنی وہ صاحبان عرفان جو اللہ سے ڈرتے ہیں۔ شب و روز اور ظاہر و باطن بہر طور وہ خدا کو پیش نظر تصور کرتے ہیں۔ وہ اپنے ہر عمل کو خدا کی مرضی کے مطابق کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ انہیں عرفان حن حاصل ہے، اس لیے وہ هر قدم پر اللہ سے ڈرتے رہتے ہیں۔ کہیں علماء خانعین ہیں جو مفسرین، محدثین، فقہاء اور متكلمین کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ یہ نام کا اختلاف علمی شعبوں میں سے بعض سے ان کی دل چھپی اور انحصار و انہاک کی وجہ سے ہے۔ کہیں علماء خانعین درحقیقت صوفیہ ہیں۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ لفظ ”صوفی“ سے زیادہ شہرت انہیں ملی جن پر ”خشتی“ کا پہلو بہت حادی تھا اور علمی موسیقیوں پر ان کی توجہ کم تھی۔

تاریخ اسلامیات میں ایک لفظ ”علماء سو“ بھی کثرت سے استعمال ہوا ہے۔ اس لفظ سے تاریخ اسلام کے جاہلوں کی نہیں بلکہ ان عالموں کی جماعت مراد ہے جن کے اندر خشوع اور خشت نام کی چیز نہیں ہوتی۔ ایسے علماء، تفسیر، حدیث، فقہ، کلام، کے ماہرین بھی ہو سکتے ہیں اور ہوئے ہیں لیکن انہیں ”علماء سو“ اس لیے کہا گیا ہے کہ ان کے اندر قرآنی اصطلاح کے مطابق عالم کی

بصیرت کے شورائی نظام کے تحت وجود پذیر ہوئی۔ ایک ایسی جمہوریت جس میں پادشاہی اتنا کی کا گزر ممکن تھا اور نہ ہی اس میں بے مغز سروں کی بھیڑ کا امکان تھا۔ افسوس کہ یہ آئندہ میل نظام مسلمانوں کے نقش بہت دنوں تک نہیں چل سکا۔ پھر شخصی حکومتوں کا دور آیا اور ان حکومتوں میں وہی کچھ ہوا جو کسی بھی اچھی سے اچھی شخصی حکومت میں ہو سکتا ہے۔ مسلمان ملکیت کے خونگر ہو گئے۔

اٹھارہویں اور انیسویں صدی جمہوریت کے عروج کی صدر تھی، بیسویں صدی کے آتے آتے جمہوریت اپنے کمال کو پہنچ گئی۔ یہ جاہل عوام کی حکومت تھی۔ مسلم ذہن اس حکومت کے لیے تیار نہیں تھا اور شاید اب تک اسے قبول کرنے کے لیے پورے طور سے تیار نہیں ہو سکا ہے۔ اس نے دلائل سے اس حکومت کا غیر اسلامی ہونا ثابت کیا، اور اس طرف اس کی نظر نہیں گئی کہ تقریباً بچھلے چودہ سو سالوں سے وہ جس حکومت سے چھٹا ہوا ہے وہ بھی صحیح معنوں میں اسلام کی آئندہ میل حکومت نہیں ہے۔ خیر! اس احساس نے اسے بغاوت پر آمادہ کیا۔ اس نے اپنی توجہ نئے دور کے موقع کو استعمال کرنے سے زیادہ نئے دور کی نکتہ چینی پر مرکوز کر دی۔ اس رجحان نے ”الہی حکومت“ کی تفہیل کا تصور بخوبی۔ یہ تصور اپنے آپ میں چاہے بھتنا اچھا ہو، اس کے نفاذ کے لیے جن حالات و اسباب کی ضرورت تھی ان کا فقدان تھا۔ اس فقدان نے مایوسی پیدا کر دی جس کے نتیجے میں اضطراب، تشدد، غیر اطمینانی اور بغاوت جیسے جذبات مسلم ذہن میں پلنے لگے۔ نتیجہ ہمارے سامنے ہے۔

”یورپ و امریکا اسلام کے دشمن ہیں اور یہود و نصاری مسلمانوں کو صفحہ ہستی سے مٹا دینا چاہتے ہیں۔“ یہ معاصر مسلم ذہن کا عام تصور ہے۔ لیکن اس کے ساتھ اب ایک بات یہ بھی سمجھیں آنے لگی ہے کہ مسلمان خود مسلمان کے دشمن ہیں۔ جس کا مجموعی نتیجہ یہ ہے کہ وہ ایک دوسرے کو مٹا دینا چاہتے ہیں۔ اس کا با واسطہ نتیجہ یہ ہے کہ مسلمان خود ہی اسلام کو مٹا دینا چاہتے ہیں، یورپ و امریکا اور یہود و نصاری کے بال مقابل احساس مکتری میں بیتل مسلم ذہن داخلی جاریت پر آمادہ ہے۔ میری ان تخيلاتی بالتوں کو موجودہ پاکستان کی صورت حال کو سامنے رکھ کر دیکھیے تو بات زیادہ واضح ہو گی۔ اب سنی شیعہ کی تفہیم نہیں کرنا چاہتا، اسے مٹا کر اپنا اصلاحی فریضہ مکمل کرنا چاہتا ہے اور یہی حال ارباب تشیع کا بھی ہے۔ اسی طرح دیوبندی، بریلوی، مقلدین اور غیر مقلدین سب ایک دوسرے کے سر پر سوار ہو کر اپنی بات منوانے کے درپے ہیں۔ ہر صبح مناظرے کا چیلنج کرتے ہیں اور شام میں جشن فتح مناتے ہیں۔ رات گئے ایک دوسرے کی مسجدوں اور خانقاہوں پر بیم بر ساتے ہیں، پھر صبح ہوتے ہی ایک دوسرے کے خلاف شدید لفظوں میں بیان بازی کرتے ہیں۔ آج زمانے میں پینچ کی باتیں بھی عجیب ہیں۔ رفع یہ دین، رکعت تراویح اور ان جیسے مسائل جن پر ہزاروں سال پہلے ائمہ

بھی ضرورت ہے کہ تصوف ترکی کے رقص و سرداور امریکا کی شب سرستی کا نام نہیں ہے۔ اب یہ بات بھی واضح کرنے کی ہے کہ تصوف زندگی سے فرار کا نہیں قرار کا نام ہے۔ تصوف آدمی کو صرف اپنی زندگی جیتنے تک محدود نہیں کرتا بلکہ وہ ”جینے دو“ کا اصول بھی بتاتا ہے۔ وہ صرف عزت و توقیر کا خواہش مند نہیں ہوتا، وہ فرد اور سماج کو تو قیر بخشتا ہے۔ حقیقت تصوف کو رنگ برنگے کپڑوں، تسبیح کے موٹے دانوں اور تعویز اور گنڈوں سے کوئی واسطہ نہیں۔ تصوف روحاںی سفر کا نام ضرور ہے لیکن وہ اس بات کا بھی مقتضی ہے کہ یہ سفر صرف جناب محدث رسول اللہ ﷺ کے بتائے ہوئے اصولوں پر طے ہو سکتا ہے۔ جب یہ حقیقت سامنے آئے گی تو پھر روحانیت کے نام پر وحدت ادیان کے جو تصورات ہیں وہ از خود مٹ جائیں گے۔ جب یہ حقیقت بے نقاب ہو جائیں گی تو عصر حاضر کا پریشان حال نوجوان از خود اس پچشہ صافی سے قریب ہو کر اپنی پیاس بجھانے لگے گا۔

(۱) جس عالمی نظام کو ہر مسلمان اسلام اور مسلمانوں کا دشمن سمجھتا ہے، وہ آخر آج صوفی اسلام پر اعتماد ہاں کیوں ہو گیا؟

(۲) اسلام کی بڑی دشمنیں اس سے پہلے ہی ہو چکی ہیں، اب صوفی اسلام اور وہابی اسلام کی طرف یہ دوسری تقسیم کیا عالمی سطح پر اسلام اور مسلمانوں کے حق میں ہے؟

(۳) صوفی اسلام کے نام پر دنیا جو کچھ بھی پیش کر رہی ہے، یا مسلمانوں میں جو کچھ راجح ہے، کیا وہ سب سراہے جانے کے لائق ہے اور وہ سارے ”مشاغل“ صرف اس لیے لائق تھیں ہیں کہ انہیں وہابی نہیں کرتے؟ یا صوفی اسلام کی تھی Defenation اور تعبیر کی ضرورت ہے؟

(۴) صوفی اسلام کا نعرہ لگانا اور ان مسلمانوں کو تپانا، جن کا تعلق بظاہر صوفی اسلام سے نہیں ہے، یہ رویہ کیا صوفی فکر کے مطابق ہے؟

یہ اور اس طرح کے بہت سے سوالات ہیں جو ان ارباب نظر کی توجہ کے طالب ہیں جو آج صرف اس لیے خوش ہیں کہ صوفی اسلام کو موجودہ عالمی پالیسی اچھا کہہ رہی ہے۔

ذینماں (احمد معباہی)

اولین شرط ”خیثت“ کا فقدان ہے۔ لفظ صوفی ان پر بھی بولا جاتا ہے جو معروف معنوں میں ”صوفی“ ہیں لیکن ان کا باطن بھی خشوع کی دولت سے محروم ہے۔ انہوں نے دنیا سے الگ اپنی خانقاہ بنا رکھی ہے، اس لیے نہیں کہ انہیں لذات دنیا سے سر و کار نہیں بلکہ صرف اس لیے تاکہ نذرانے دینے والے بیہاں آ کر نذرانے پیش کریں۔ انہوں نے دنیا پانے کے لیے دنیا چھوڑا ہے۔ ان پر لفظ ”صوفی“ کا اطلاق اسی طرح ہوتا ہے جس طرح سخت دل دنیا کے طالب کتاب خوانوں پر ”عالم“ کا اطلاق ہوتا ہے۔

علماء خواصین یا علماء حق کی جماعت تاریخ اسلامی کے ہر دور میں موجود رہی ہے۔ اس نے قیل و قال سے زیادہ اصلاح حال پر توجہ دی ہے۔ اس نے سماج کو لوٹنے کی نہیں سماج کو امن اور محبت لوٹانے کے لیے کوششیں کی ہیں۔ شاہی ایوانوں سے دور، مادی جنگ سے کنارہ کش، معاشر جاتجو سے بے پروا، اس نے ہمیشہ انسانوں میں ”خیثت“ بھرنے کی کوشش کی ہے۔ انہیں ظاہر میں انسانوں کے لیے مفید اور باطن میں عرش الہی کے سامنے مسجدہ ریز ہونے کی تلقین کی ہے۔ تعلق باللہ اور ترحم بالناس، دل کو اللہ سے جوڑنا اور انسانوں پر دست شفقت ڈالنا، یہی ان کا مشن رہا ہے۔ اسی مشن کے حاملین کے اوپر لفظ ”صوفی“ پورے طور پر فتح ہوتا ہے اور انہیں ہی صحیح معنوں میں ”عالم“ بھی کہا جانا چاہیے۔ جن کے اندر خیثت ربانی نہ ہو اور جو انسانوں کے لیے خود کو مفید نہ بنا سکیں وہ کچھ بھی ہو سکتے ہیں، صحیح معنوں میں نہ تو صوفی ہو سکتے ہیں اور نہ ہی عالم ہو سکتے ہیں۔

اسلام کی ہزار سالہ تاریخ سلطنت و حکومت میں ایسے لوگوں نے باعوم حکومت و سیاست سے کنارہ کش رہ کر اپنا مشن جاری رکھا۔ ان کا مشن اسی نوعیت کا تھا جیسے آج غیر حکومتی نظمیں INGOs اپنا کام کرتی ہیں۔ صرف فرق اس کا ہے کہ ان کے مشن میں اخلاص تھا اور اس کے اندر شہرت طلبی کی کوئی جگہ نہیں تھی۔ جنگ، تشدد، منافرت، نفاق، کشت و خون، دغا و فریب سے بیزار انسان پھر اس مشن کی تلاش میں ہے۔ لیکن اسے اپنی تلاش میں کامیابی اب بظاہر مشکل ہی نہیں ناممکن معلوم ہو رہی ہے۔ اس کی وجہ وہ ہی ہے جو اقبال نے اس شعر میں بتائی ہے:

خداوندی تیرے سادہ دل بندے کدھر جائیں کہ درویش بھی عیاری ہے، سلطانی بھی عیاری  
عصر حاضر کا طالب حق جس دن اس تلاش میں کامیاب ہو گا اس کو معلوم ہو جائے گا کہ تصوف اسلام کو دھھوں میں تقسیم نہیں کرتا، بلکہ صحیح معنوں میں اسلام وہی ہے جس کو تصوف پیش کرنا چاہتا ہے۔ یہ ممکن ہے کہ بعض اہل نظر اس لفظ ”تصوف“ کا استعمال ہی درست نہ سمجھیں، لیکن یہ ممکن نہیں کہ تصوف جس آئینہ میں سو سائی کی بات کرتا ہے اس کا کوئی انکار کر دے۔ یہ بتانے کی

امام ابوالقاسم قشیری  
ترجمہ: اظہار احمد مصباحی

## صوفیہ کے اعتقادی و اصولی مسائل

یقیناً مشائخ صوفیہ نے اپنے صوفیانہ قواعد کی بنیاد پر صحیح توحیدی اصول پر رکھی ہے جن کے ذریعے انہوں نے اپنے عقائد کو بعدت سے محفوظ رکھا اور اسلاف اور اہل سنت کا یہ عقیدہ کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی کوئی مثال نہیں اور نہ ہی اس کے صفات متعطل ہیں، اس عقیدے سے قریب ہو گئے اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کی معرفت کا حقہ حاصل کی اور ان قواعد کے ذریعے معدوم و موجود کی صفت کو تحقیق طور پر معلوم کیا۔ اسی وجہ سے سید الطائفہ حضرت جنید بغدادی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ قدیم کو حادث سے الگ تھلگ مانا یہی توحید ہے۔ پھر صوفیہ نے عقائد کی اصول کو واضح دلائل اور روشن شواہد سے پختہ کیا۔ جیسا کہ ابو محمد جریری رحمہ اللہ نے فرمایا کہ جو شخص علم توحید کے شواہد میں سے کسی شاہد پر مطلع نہ ہوا تو اس کے تکبر کا قدم بر بادی کے گڑھے میں گر پڑا۔ مراد اس قول سے یہ ہے کہ جس نے بھی دلائل توحید میں تامل کے بغیر تقلید کو اختیار کیا تو وہ نجات کے راستوں سے گر کر ہلاکت کی جڑ میں آپڑا اور جس شخص نے صوفیہ کے الفاظ میں غور کیا اور ان کے کلام کو دقت نظر سے دیکھا تو اس نے ان کے مجموع و متفرق اقوال میں جو پیاساں میں غور کرنے سے یہ یقین ہوتا ہے کہ صوفیہ نے اپنی منشا کے مطابق اس ذات کی تحقیق میں کوتا ہی نہیں بر قی اور نہ ہی اس کی طلب میں کوئی کسر چھوڑی۔

اس فصل میں اصولی مسائل کے متعلق صوفیہ کے متفرق اقوال کو ہم اجمالاً بیان کریں گے پھر ان شاء اللہ اس کے بعد اختصار ارتیب و ارائی مشمولات کو ذکر کریں گے جن کی عقیدے میں ضرورت ہوا کرتی ہے۔

میں نے شیخ ابو عبد الرحمن محمد بن حسین سلمی رحمہ اللہ سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو بکر شبلی کو کہتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ کی ذات حد بندی اور حروف بیانی سے پہلے سے موجود ہے۔

## بادۂ کہنہ

حضرت شیلی کی جانب سے یہ صراحت ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذات کی نہ تو کوئی حد ہے اور نہ ہی اس کے کلام کے لیے حروف ہیں۔

میں نے ابو حاتم صوفی سے سنا وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو نصر طوی کو کہتے ہوئے سنا کہ رویم سے اس اول فرض کے بارے میں پوچھا گیا جس کو اللہ نے اپنی مخلوق پر فرض کیا تو انہوں نے جواب دیا کہ اول فرض اللہ کی معرفت ہے۔ اللہ تعالیٰ کے قول و ماحلقت الجن والانس الا لیعبدون کی وجہ سے، جیسا کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ لیعبدون کا معنی لیعرفون ہے۔

حضرت جنید بغدادی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ سب سے پہلی اہم حکمت، بندہ جس کا محتاج ہوتا ہے وہ مصنوع کے ذریعے صانع کی معرفت اور حادث کا حدوث کیسے ہے، یہ معلوم کرنے کی حکمت ہے، تاکہ وہ مخلوق سے خالق کی صفت اور حادث سے قدیم کی صفت کو پیچان کر اس کے حکم کا مطیع ہو جائے اور اس کی اطاعت کے وجوہ کا اعتراف کر لے۔ اس لیے کہ جو شخص اپنے مالک کو نہ پیچان سکے وہ اپنے آپ کو اس کی ملکیت کیسے تعلیم کر سکتا ہے؟

مجھے خبر دیا محمد بن حسین نے انہوں نے کہا کہ میں نے محمد بن عبد اللہ رازی سے سنا وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو طیب مراغی کو کہتے ہوئے سنا کہ عقل کے لیے رہنمائی کرنا ہے، حکمت کے لیے اشارہ کرنا ہے، معرفت کے لیے شہادت دینا ہے، عقل رہنمائی کرتی ہے، حکمت اشارہ کرتی ہے، معرفت گواہی دیتی ہے کہ عبادات میں صفائی کا حصول تو حیدری صفائی کے لیے ہو سکے۔

تو حیدر جنید بغدادی کے نزدیک: حضرت جنید بغدادی سے توحید کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ موحد کا اللہ کی وحدانیت کے تحقیق کو اس کے کمال احادیث کے ساتھ منفرد مانا اور یہ تصور کرنا کہ وہ ذات تشبیہ و تصویر، تمثیل و کیفیت یہاںی، اشباہ و نظائر اور اضداد کی نفی کے ساتھ ایسا واحد ہے جس نے نہ کسی کو جانا اور نہ ہی جنگا کیا۔ ساتھ ہی یہ عقیدہ بھی رکھنا کہ اس کے مثل کوئی شئی نہیں ہے، وہی ذات سمیع و بصیر ہے۔

ہمیں خبر دیا محمد بن احمد بن محمد بن تیجی صوفی نے انہوں نے کہا کہ ہمیں خبر دیا عبد اللہ بن تیجی صوفی نے، وہ حکایت بیان کرتے ہیں حسین بن علی دامغانی سے، انہوں نے کہا کہ معرفت کے بارے میں ابو بکر زراہ آبادی سے پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ معرفت ایک نام ہے اور اس کے معنی یہ ہیں کہ دل کے اندر تقطیم کا ایک ایسا عصر پایا جائے جو تمہیں اللہ کی ذات کو معطل مانے اور اس کو کسی کے مشابہ جانے سے روک دے۔

ابوالحسن بو شعبی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ تمہارا یہ جاننا کہ اللہ کے مشابہ کوئی ذات نہیں ہے اور

صفات میں اس کی نفی نہیں ہے یہی توحید ہے۔ ہمیں خبر دیا شیخ ابو عبد الرحمن سلمی رحمہ اللہ نے انہوں نے کہا کہ میں نے محمد بن محمد بن غالب سے سنا، انہوں نے کہا کہ میں نے ابو نصر احمد بن سعید اسنجانی سے سنا وہ کہتے ہیں کہ حسین بن منصور نے کہا کہ ہر چیز کو فالازم ہے، اس لیے قدیم صرف اسی کی ذات ہے کیوں کہ جس ذات کا ظہور جسم کے ذریعے ہو عرض اس کو لازم ہو گا اور جس ذات کا اجتماع آلات کے ذریعے ہو آلات اس کے قوام کو برقرار رکھنے والے ہوں گے، اور جس ذات کو کسی وقت نے جوڑا ہو دوسرا وقت اسے جد کر دے گا اور جس کو کسی دوسرے نے قائم کیا ہو وہ اس دوسرے کا محتاج ہو گا اور وہم و مگان میں اگر کوئی یقین طور پر ساجائے تو کوئی نہ کوئی تصویر اس کے ذہن میں ضرور بنے گی اور جس نے کسی محل میں پناہ لی اس کو اینیت لازم ہو گی اور جس کے لیے جس ذہن کا مطلب کیفیت کا مالک ہو گا اور اللہ تعالیٰ کی ذات پر نہ تو فوق سا فکن ہو سکتا ہے، اور نہ ہی تھت اس کو گھٹا سکتا ہے اور نہ ہی کوئی حد اس کا مقابلہ کر سکتی ہے اور نہ ہی کوئی دشمن اس سے مراحت کر سکتا ہے اور نہ ہی آگے پیچھے کا اس پر اطلاق ہو سکتا ہے نہ ہی اس سے پہلے کوئی تھا جس نے اس کو ظاہر کیا ہو نہ ہی اس کے بعد کوئی ہے جو اس کو ختم کر سکتا ہو اور نہ ہی لفظ ”کل“ اس کو جمع کر سکتا ہے، نہ لفظ ”کان“ نے اسے وجود بخشنا، نہ لفظ ”لیس“ نے اس کو فنا کیا، نہ اس کے وصف کی کوئی صفت ہے، نہ اس کے فعل کی کوئی علت ہے اور نہ اس کے وجود کی کوئی انتہا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ وہ مخلوق کے احوال سے منزہ ہے، اس کی پیدائش میں کوئی ملاوٹ نہیں، نہ ہی اس کے فعل کے لیے مشق و تدریب ہے، اس نے اپنی صفت قدیم سے مخلوق کو جدار کھا، جیسا کہ مخلوق نے اپنی صفت حدوث سے اس کو جدار کھا، اگر تم سوال کرو کہ وہ کب تھا؟ تو جان لو کہ اس کا وجود وقت کے وجود سے پہلے ہے اور اگر تم اس کی ذات کے تعلق سے ”ہو“ کہو تو جان لو کہ ”ہو“ اور ”و“ دونوں اس کی مخلوق ہیں، اور اگر تم اس کے تعلق سے یہ سوال کرو کہ وہ کہاں ہے؟ تو جان لو کہ اس کا وجود مکان پر سبقت لے جا چکا ہے۔ یہ جان لو کہ حروف اس کی نشانیاں ہیں، اس کا وجود خود اس کا ثبوت ہے۔ اس کی معرفت اس کو یکتا، جاننا ہے، اس کی توحید اس کو سب سے ممتاز مانتا ہے۔ مخلوق اپنے وہم و مگان میں جو بھی تصویر کشی کر لے اللہ تعالیٰ کی ذات اس کے برعکاف ہے، جس ذات سے مخلوق کا ظہور ہوا وہ مخلوق کے مرتبہ میں کیسے اتر سکتی ہے اور جس نے انہیں وجود بخشنا وہ انہیں کی طرح لیکے ہو سکتی ہے، نہ نظریں اسے غور سے دیکھ سکتی ہیں، نہ وہم و مگان اس کا سامنا کر سکتے ہیں، اس کا قریب باعث عزت ہے، اس کا بعد باعث اہانت ہے، اس کی بلندی اور چڑھے بغیر ہے، اس کا آنا قدموں سے چلے بغیر ہے، وہی اول ہے، وہی آخر ہے، وہی ظاہر ہے، وہی باطن ہے، وہی قریب ہے، وہی بعید ہے، اس کے مثل کوئی چیز نہیں، وہی

سمیع و بصیر ہے۔

میں نے سہل بن عبد اللہ تستری کو کہتے ہوئے سنا کہ مومنین اللہ تعالیٰ کو بغیر کسی احاطہ اور بغیر اس کی انتہا کو پائے ہوئے نگاہوں سے دیکھا کرتے ہیں۔

ابو الحسن نوری رحمہ اللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے دلوں کا مشاہدہ کیا تو حضرت محمد ﷺ کے دل سے بڑھ کر کسی دل کو اپنا مشتاق نہ پایا جس کی وجہ سے فوراً ان کو معراج میں شرف کلامی کے ساتھ دیدار کی دولت سے بھی سرفراز فرمایا۔ میں نے امام ابو بکر محمد بن حسن بن فورک رحمہ اللہ سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن محبوب خادم ابو عثمان مغربی سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ ایک روز مسیح سے ابو عثمان مغربی نے کہا کہ اے محمد! اگر تم سے کوئی پوچھھے کہ تمہارا معبدو کہاں ہے؟ تو تم اسے کیا جواب دو گے؟ امام محمد نے عرض کیا: میں جواب دوں گا کہ وہ ازال سے ہے پھر ابو عثمان نے کہا کہ اگر وہ تم سے سوال کرے کہ ازال سے وہ کہاں تھا؟ تو تم اسے کیا جواب دو گے؟ امام محمد نے کہا کہ میں جواب دوں گا کہ جہاں وہ اب ہے۔ یعنی بغیر مکان کے وہ جیسا تھا ویسا ہی اب بھی ہے۔ امام محمد فرماتے ہیں کہ ابو عثمان نے اس قول سے خوش ہو کر اپنی قیص مجھے نکال کر دے دی۔

اللہ تعالیٰ خاص جہت سے پاک ہے: میں نے ابو بکر بن فورک رحمہ اللہ سے سنا، وہ کہتے ہیں میں نے ابو عثمان مغربی سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں اللہ تعالیٰ کے لیے جہت کا معقد تھا لیکن جب بغداد آیا تو وہ عقیدہ زائل ہو گیا، اس پر میں نے اپنے کمی دوستوں کے پاس لکھ بھیجا کہ اس وقت میں نے طریقے سے اسلام قبول کر لیا ہے۔

میں نے محمد بن حسین سلمی رحمہ اللہ سے سنا، وہ کہتے ہیں میں نے ابو عثمان مغربی سے کہتے ہوئے اس وقت سنا، جب کہ ان سے مخلوق کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ مخلوق کچھ سانچے اور تصویریں ہیں جن پر قدرت کے احکام چلتے ہیں۔

اعمال کا خالق اللہ تعالیٰ ہے: امام واسطی نے کہا کہ جیسے ارواح و اجساد خود سے نہیں بلکہ اللہ کی ذات سے قائم و ظاہر ہیں، اسی طرح احساسات و حرکات بھی خود سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی ذات سے قائم و ظاہر ہیں۔ اس لیے کہ احساسات و حرکات، ارواح و اجساد ہی کی شاخ ہیں۔ اس سے یہ بھی صراحت ہو گئی کہ بندوں کے کسب بھی اللہ کی مخلوق ہیں جیسے کہ جواہر کا خالق صرف اللہ ہے اسی طرح سے اعراض کا بھی خالق صرف اللہ ہے۔

میں نے شیخ ابو عبد الرحمن سلمی سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن عبد اللہ سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو جعفر صیدلیانی سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو سعید خزار سے کہتے ہوئے سنا کہ جس شخص نے یہ مگان کیا کہ وہ صرف کوئی سے مقصود کو پالے گا تو اس نے امید دراز کی اور جس شخص نے یہ مگان کیا کہ بغیر کوشش کے وہ مقصود کو پالے گا تو اس نے صرف تمنا کی۔ امام واسطی نے کہا

میں نے سنا ابو حاتم بجتانی سے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو نصر طوی سراج سے سنا، وہ حکایت بیان کرتے ہیں کہ یوسف اللہ حسین سے انہوں نے کہا کہ ایک شخص ذوالون مصری کے پاس آیا اور اس نے ان سے توحید کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ کے لیے اشیا کی تخلیق بغیر کسی مشق و تدریب کے، اور ان میں اللہ کی قدرت بغیر کسی ملاوٹ کے مان لینے کا نام توحید ہے۔ ہر شی کی علت اس کی کار مگری ہے اور اس کی کار مگری کے لیے کوئی شیعی علت نہیں ہے، بلند و پست، زین و آسمان کا مدرس وہی ہے۔ تمہارے وہم و مگان میں جو بھی تصویر ہو اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے مادر ہے۔

حضرت جنید بغدادی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ توحید یہ ہے کہ تو یہ بات مان لے اور اقرار کر لے کہ اللہ ازال سے کیتا ہے، نہ تو کوئی اس کا ثانی ہے نہ تو کوئی چیز اس جیسے افعال کر سکتی ہے۔

حضرت ابو عبد اللہ خفیف نے فرمایا: قلوب کا ان ساری چھپی چیزوں کو مان لینا ایمان ہے جن کا علم اللہ کو حاصل ہے۔

حضرت ابو العباس سیاری نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کرامت اور استدراج و طریقوں پر ہے۔ جس عطا کو اس نے تیرے پاس باقی رکھا یہ کرامت ہے اور جس کو اس نے زائل کر دیا یہ استدراج ہے۔ ایسی صورت میں تم کہو کہ میں اللہ کی مشیت پر ایمان رکھنے والا ہوں، ابو العباس سیاری شیخ وقت ہیں۔

میں نے استاذ ابو علی دقائقہ اللہ علیہ کو کہتے ہوئے سنا کہ کسی شخص نے ابو عباس رحمہ اللہ کے پیروکاروں کے کہا کہ کیا تو اس پاؤں کو پامال کرتا ہے جس کو میں نے اللہ کی معصیت میں بھی اٹھایا ہی نہیں۔

### مومن حقیقی کا دعویٰ

ابو بکر و واسطی نے فرمایا کہ جو شخص یہ کہے کہ میں حقیقتہ اللہ پر ایمان رکھتا ہوں تو اس سے کہا جائے کہ حقیقت اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہر چیز کو حاطط کیے ہوئے ہے اور اس سے آگاہ و مطلع ہے لہذا ہر وہ شخص جس کے اندر ایسا یقین نہ پایا جائے اس کا حقیقی مومن بال اللہ ہونے کا دعویٰ باطل ہے، اس قول کا مطلب یہ ہے کہ اہل سنت و مجاہدین نے جو یہ کہا ہے کہ مومن حقیقی کے لیے جنت کا فیصلہ ہو چکا ہے۔ اب اگر وہ اس سے اللہ کی حکمت کے راز کو نہ سمجھ سکے تو اس کے مومن حقیقی ہونے کا دعویٰ صحیح نہیں ہے۔ میں نے شیخ ابو عبد الرحمن سلمی سے سنا وہ کہتے ہیں کہ میں نے مصوّر بن عبد اللہ سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو الحسن عزبری سے سنا وہ کہتے ہیں کہ

سے باقی ہے اور تمہارے اندر اس کا ذکر، اس کی رحمت و محبت اور اس کے باقی رکھنے سے ہے، تو جو کسی کے باقی رکھنے سے باقی ہوا اور جو خود سے باقی ہو دنوں کے درمیان زمین و آسمان کا فرق ہے اور شیخ نصر آبادی نے جو قول کیا ہے یہی غایت تحقیق ہے کیوں کہ اہل حق نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کی صفات اس کے باقی رکھنے سے ہیں۔ اب اس مسئلہ پر تنی یہ اور اس کا بیان ہو گیا کہ جو ذات باقی ہے وہ خود اپنے باقی رکھنے سے ہے، بخلاف اس قول کے جس کا مخالفین اہل حق نے حق کی مخالفت میں کیا ہے۔

ہمیں خبر دیا محمد بن حسین نے انہوں نے کہا کہ میں نے نصر آبادی کو کہتے ہوئے سنائے تم صفات فعل اور صفات ذات کے درمیان مشکوک ہو جب کہ یہ دنوں حقیقتہ اللہ تعالیٰ کی صفات ہیں۔ جب تمہیں وہ مقام تفرقة میں بھٹکا دیتا ہے تو تجھے فعل کی صفتیں کے ساتھ ملا دیتا ہے اور جب تمہیں وہ مقام جمع میں پہنچا دیتا تو وہ اپنی ذات کی صفتیں کے ساتھ ملا دیتا ہے۔ ابو القاسم نصر آبادی شیخ وقت ہیں۔

میں نے استاذ امام ابوالحق اسفرائیں رحمہ اللہ سے کہتے ہوئے سنادہ فرماتے ہیں کہ بغداد میں آمد کے بعد نیشاپور کی ایک مجلس میں مسئلہ روح پر میں درس دے رہا تھا اور یہ تشریح کر رہا تھا کہ روح اللہ کی مخلوق ہے اور ابو القاسم نصر آبادی ہم سے تھوڑی دور پر لھڑرے ہو کر غور سے ہماری بات سن رہے تھے پھر چند دنوں کے بعد ایک روز ہمارے پاس سے گزرے تو محمد فراستے میری طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ تم گواہ رہنا یقیناً میں نے اس شخص کے ہاتھ پر نظریتے سے اسلام قبول کیا۔

میں نے محمد بن حسین سلمی سے سنادہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو حسین فارسی سے سن، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابراہیم ابن فاتک سے سن، وہ کہتے ہیں کہ میں نے جنید بغدادی کو کہتے ہوئے سن کہ شکل و شابہت والا بغیر شکل و شابہت والے سے کیسے مل سکتا ہے؟ افسوس ہے اس عجیب وہم و مگان پر، اللہ کے لطف و کرم کے بغیر ایسا ممکن ہی نہیں ہے۔ ہاں اگر اس کا لطف و کرم ہو جائے تو کوئی بعد بھی نہیں ہے، کیوں کہ وہاں نہ ادراک ہے نہ وہم اور نہ احاطہ بلکہ وہاں اللہ کی طرف سے یقین کا اشارہ اور ایمان کی تحقیق کے سوا کچھ نہیں۔

ہمیں خبر دیا محمد بن حسین رحمہ اللہ نے، انہوں نے کہا کہ میں نے عبد الواحد بن بکر سے سنادہ کہتے ہیں کہ مجھ سے بیان کیا احمد بن محمد علی بردنی نے، انہوں نے کہا کہ ہم سے بیان کیا طاہر بن اسماعیل رازی نے، انہوں نے کہا کہ تکی بن معاذ سے کہا گیا کہ مجھے اللہ عز و جل کے بارے میں بتائیے تو انہوں نے جواب دیا کہ وہ معبد واحد ہے۔ پھر ان سے پوچھا گیا کہ وہ کیسا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ باشدہ قادر ہے، پھر پوچھا گیا کہ وہ کہاں ہے؟ تو جواب دیا کہ لگھات میں ہے پھر سائل نے کہا کہ

کہ مقامات چند طرح کے ہیں جو درجہ بند ہیں اور جاری شدہ صفات ہیں تو تم ان سب چیزوں کو کوشاشوں سے کیسے پاسکتے ہو؟

امام واسطی سے کفر اللہ یا کفر باللہ کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ کفر اور، ایمان، دنیا اور آخرت سب اللہ سے، اللہ ہی کی طرف، اللہ ہی کے ذریعے، اللہ ہی کے لیے ہیں۔ ان کی ایجاد و ابتداء اللہ سے ہے اور ان کا مرجع و انتہا اللہ ہی کی طرف ہے۔ ان کی قیادۃ اللہ کے ذریعے، ان کی تحقیق و ملکیت اللہ ہی کے لیے ہے۔ حضرت جنید بغدادی نے فرمایا کہ بعض علماء تو حیدر کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ تو حیدر یقین ہے پھر سائل نے پوچھا کہ یقین کیا ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ مخلوق کے حرکات و مکانات فعل الہی ہیں۔ اسی کے جانے کا نام یقین ہے۔ اگر تم نے اس کو جان لیا تو یقیناً تم نے اس کی تو حیدر کو مان لیا۔

میں نے محمد بن حسین رحمہ اللہ سے سنادہ کہتے ہیں کہ میں نے عبد الواحد بن علی سے سنادہ کہتے ہیں کہ میں نے قاسم بن قاسم سے سن، وہ کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن موسیٰ واسطی سے سنادہ کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن حسین جوہری سے سن، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ذوالنون مصری کو یہ کہتے ہوئے اس وقت ساجد کہ ان کے پاس ایک آدمی نے آکر کہا کہ آپ اللہ سے میرے لیے دعا کر دیجیے تو انہوں نے جواب دیا کہ اگر تم نے علم غیب الہی کی تائید صداقت تو حیدر کے یقین کے ساتھ کی ہے تو کتنی مقبول دعا یہیں تھیں لیے ہو چکی ہیں اور اگر تم نے اس کی تائید نہیں کی ہے تو ہلاک ہونے والے کو کوئی دعا یہیں بچا سکتی۔

امام واسطی نے کہا کہ فرعون نے علی الاعلان رو بوبیت کا دعویٰ کیا اور معتزلہ نے یہ قول کر کے کہ ”بندہ جو چاہتا ہے کرتا ہے“ باطناً رو بوبیت کا دعویٰ کیا۔

ابوالحسن نوری نے تو حیدر کے بارے میں فرمایا کہ ہر وہ خیال جس سے تشبیہ کے احاسات واہاں مزاحمت نہ کریں اور ہر طرح کا حس اسی ذات کی طرف اشارہ کرتا ہو یہی تو حیدر ہے۔

ہمیں خبر دیا ابو عبد الرحمن سلمی رحمہ اللہ نے انہوں نے کہا کہ میں نے عبد الواحد بن بکر سے سنادہ کہتے ہیں کہ میں نے ہلال بن احمد سے سنادہ کہتے ہیں کہ ابو علی رو باری سے تو حیدر کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ ذات الہی کو کسی کے مشابہ قرار دینے کے انکار اور اس کی صفات کے عدم تقطیل کے اثبات پر دل کا استقامت حاصل کر لینا یہی تو حیدر ہے اور دوسرے لفظوں میں تو حیدر کی مختصر تعریف یہ ہے کہ اواہم و افکار جن کی تصویر کشی کرتے ہیں اللہ تعالیٰ ان ساری چیزوں کے برخلاف ہے، اس کے قول لیس کمثله شی و هو السمیع البصیر کی وجہ سے۔ صفات باری تعالیٰ باقی و دام ہیں: ابو القاسم نصر آبادی نے کہا کہ جنت اس کے باقی رکھنے

ہوئی، اسی قدر وہ ان کو انواع معارف سے دور کرتا گیا کیونکہ اس ذات کے لیے قرب و بعد نہیں ہے۔ میں نے استاذ ابو علی کی ایک تحریر دیکھی جس میں یہ پوچھا گیا تھا کہ اللہ کہاں ہے تو انہوں نے یہ جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ہلاک کرے تم آنکھ سے اس کو تلاش کر رہے ہو کہ وہ کہاں ہے؟ ہمیں خبر دی شیخ ابو عبد الرحمن سلمی، نے انہوں نے کہا کہ میں نے ابو العباس ابن الخطاب بغدادی سے سنا، وہ کہتے ہیں میں نے ابو القاسم ابن موسی سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن احمد سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے انصاری سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے خزار کو کہتے ہوئے سنا کہ دل سے اشیا کے احساس کا خاتمہ کر کے دل کا اللہ کی طرف سکون پا جانا یہی قرب کی حقیقت ہے۔

**قرآن غیر مخلوق ہے:** میں نے محمد بن حسین سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن علی حافظ سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو معاذ قزوینی سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو علی دلال سے سنا، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو عبد اللہ بن تہران سے سنا وہ کہتے ہیں کہ میں نے ابراہیم ابن خواص کو کہتے ہوئے سنا کہ وہ ایک شخص کے پاس ایسی حالت میں آئے کہ شیطان اسے زمین پر گرا کر دبوجھے ہوئے تھا جس کی وجہ سے میں اس کے کان میں اذان دینے لگا۔ تب شیطان نے اس کے پیٹ سے مجھے آواز دی کہ ابراہیم بن خواص مجھے چھوڑ دو، آج میں اسے قتل کر کے چھوڑوں گا کیوں کہ یہ کہتا ہے کہ قرآن مخلوق ہے۔

ابن عطانے کہا کہ جب اللہ تعالیٰ نے حروف کو پیدا کیا تو اس میں کچھ اسرار و رموز چھپا دیے اور فرشتوں کو باخبر کیے بغیر تحقیق آدم کے بعد یہ سارے اسرار و رموز اللہ تعالیٰ نے آدم کو عطا کر دیے، یہی وجہ ہے کہ مختلف جنین کے ساتھ ساری زبانیں سان آدم ہی پر جاری ہوئیں پھر اللہ تعالیٰ نے ان زبانوں کے لیے کچھ مخصوص صورتیں بنادیں۔ ابن عطانے اس قول کی صراحت یہ کی ہے کہ حروف مخلوق ہیں۔ اور سہل بن عبد اللہ نے کہا کہ حروف فعل کی زبان ہیں کہ ذات کی زبان ہیں اس لیے کہ یہ حروف مفعول کے اندر فعل کا نتیجہ ہیں اس پر انہوں نے کہا کہ یہ بھی اس بات کی صراحت ہے کہ حروف مخلوق ہیں۔

حضرت جنید بغدادی نے شامیوں کے سوال کے جواب میں فرمایا کہ دل کے عمل کا نام تو کل ہے اور دل کے قول کا نام تو حید ہے اور فرماتے ہیں کہ اہل اصول نے بھی کلام کی یہی تعریف کی ہے کہ امر و نہی خبر و اخبار کا معنی جو دل میں قائم ہو، اسی معنی کا نام کلام ہے۔ شامیوں کے ایک اور استفتا کے جواب میں حضرت جنید بغدادی نے یہ بھی فرمایا کہ علم غیب کے تعلق سے اللہ تعالیٰ کی ذات بالکل منفرد ہے، وہی ذات جانتی ہے جو ہوا اور جو کچھ ہو گا اور جو نہیں ہو گا اور یہ بات بھی وہ ذات جانتی ہے کہ جو ہوا وہ کیسے ہوا یا کیسے ہو گا۔

میں آپ سے اس بارے میں نہیں پوچھ رہا ہوں، اس پر انہوں نے فرمایا کہ اس کے علاوہ جو کچھ ہے وہ مخلوق کی صفت ہے، رہی اللہ کی صفت تو وہ وہی ہے جس کی میں نے تمہیں خبر دی ہے۔

ہمیں بتایا محمد بن حسین نے انہوں نے کہا کہ میں نے ابو مکر رازی سے سنادہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو علی روبداری کو کہتے ہوئے سنا کہ جہل کے ساتھ وہم کرنے والا جو بھی وہم کرے کہ اللہ کی ذات ایسی ہے تو عقل اللہ کے تعلق سے اس کے برخلاف دلالت کرتی ہے۔

**مع کے معنی:** ابن شاہین نے جنید سے معنی "مع" کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے جواب دیا کہ مع و معنوں میں مستعمل ہے (1) انبیا کے ساتھ نصرت و حفاظت کے معنی میں جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا انسی معکماً اسمع واری۔ ترجمہ: میں تم دنوں کے ساتھ ہوں، سنتا ہوں اور دیکھتا ہوں (2) عوام کے ساتھ علم اور احاطے کے معنی میں جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے مایکون من نجوى ثلاثة الا هو رب اعهم۔ ترجمہ: تین لوگوں کی سرگوشی میں چوچھا اللہ ہوتا ہے اس پر ابن شاہین نے کہا کہ امت کو اللہ کی ذات کا بخبر کرنے کے آپ ہی جیسے لوگ حق دار ہیں۔

**استواء علی العرش کے متعلق ذوالنون مصری کا قول:** حضرت ذوالنون مصری سے کسی نے اللہ تعالیٰ کے فرمان الرحمن علی العرش استوی کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کا ثبوت دیا ہے اور اپنے مکان کی نفی کی ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے ساتھ موجود ہے اور اشیا اس کے حکم سے ہیں جیسا اس نے چاہا و یہی موجود ہیں۔

**شبلی کا قول:** شبلی سے اللہ تعالیٰ کے قول الرحمن علی العرش استوی کے تعلق سے پوچھا گیا تو آپ نے جواب دیا کہ حملن، ہمیشہ سے ہے اور عرش حادث، حملن کے ذریعہ قائم ہے۔ جعفر بن نصیر کا قول: جعفر بن نصیر سے اللہ تعالیٰ کے قول الرحمن علی العرش استوی کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے جواب دیا کہ اس کا علم ہر چیز کے متعلق یکساں ہے اور کوئی چیز کسی چیز سے زیادہ اس کے قریب نہیں ہے۔

**امام جعفر صادق کا قول:** حضرت امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے یہ گمان کیا کہ اللہ تعالیٰ کسی چیز میں، یا کسی چیز سے یا کسی چیز پر ہے تو یقیناً اس نے شرک کیا۔ اس لیے کہ اگر وہ کسی چیز پر ہو گا تو وہ محظوظ ہو گا اور اگر وہ کسی چیز میں ہو گا تو محصور ہو گا اور اگر کسی چیز سے ہو گا تو حادث ہو گا۔

**امام جعفر صادق کا ایک اور قول:** نیز حضرت جعفر صادق ہی نے اللہ تعالیٰ کے قول شم دنا فسدلی کے تعلق سے فرمایا کہ جس شخص نے یہ گمان رکھا کہ اللہ تعالیٰ بذات خود قریب ہوا تو اس نے اس کے لیے مسافت متعین کر دی، یقیناً قرب خداوندی تو یہی ہے کہ جس قدر کوئی ذات اس سے قریب

## خواجہ ابوسعید ابوالخیر کا خطاب ابن سینا کے نام

حضرت سلطان الاولیاء خواجہ ابوسعید ابوالخیر رحمۃ اللہ علیہ کے بارے میں مشہور ہے کہ انہوں نے شیخ الرئیس ابوعلی بن سینا کو ایک خط لکھ کر دریافت کیا کہ وہ کون ساراست ہے جس سے سالک کوچہ معرفت میں قدم رکھے اور عارف کے دل پر نورِ حقیقت ظاہر ہو جائے اور اس کا آئینہ دل ماسوا کی کدورت کے زنگ سے صاف و شفاف ہو جائے۔ ابن سینا نے بھی شیخ کو جو جواب دیا وہ حسن ادب اور وسعت نظر کا شہکار ہے۔ یہ خط عربی زبان میں ہیں۔ مکتوب اور مکتوب کے جواب کا متن کچھ اختلاف کے ساتھ متفق ہے، حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے ایک مکتوب میں ان کا فارسی ترجمہ نقل کیا ہے۔ حضرت شیخ کے مکتوبات کے حوالے سے ہی ان کا اردو ترجمہ ذیل میں پیش کیا جا رہا ہے۔ (لعلہ)

اے صاحب علم! حق تعالیٰ آپ کو صلاح ظاہر و باطن کی توفیق اور سعادت آخرت کی نعمت عطا فرمائے، یہ بات بالکل ظاہر ہے کہ راہ راست صرف ایک ہے اور میں اسے یقین سے جانتا ہوں کہ شک و شبہ کے خس و خاشاک اس راہ سے دور ہیں۔ لیکن ایک طریق سے بھی ظنون و شکوک کی مختلف وادیاں نکل آتی ہیں کہ سالک کو اگرچہ اس میں شک نہیں ہوتا لیکن تحریق و تذبذب سے بھی خالی نہیں ہوتا۔ اور اس میں شک نہیں ہوتا اور میں ہر سالک طریق سے طلب راہ کرتا ہوں تاکہ معلوم ہو جائے کہ کون سی راہ مقصود تک پہنچی اور جمال مقصود حقیقی دکھاتی ہے۔ اس امید پر کہ شاید حق تعالیٰ اسی تحقیق و تصدیق کے طفیل تحقیقت حال واضح فرمادے اور قلب کے سامنے مقصود کے دروازے کھول دے، اور آپ کو اے صاحب فتن و مکال علم! معمول کی توفیق دی گئی ہے اور اسی طریق میں آپ مشہور بھی ہیں آپ نے کیا پایا، اور بتائیے کہ آپ کہاں تک پہنچے ہیں۔ یہ بھی خیال

حسین بن منصور نے کہا کہ جو شخص حقیقت تو حید کو پہچان لے اس سے کیوں؟ اور کیسے؟ کا لفظ ہی ادا نہیں ہو سکتا۔

ہمیں خبر دی محمد بن حسین نے، انہوں نے کہا کہ میں نے منصور بن عبد اللہ سے سنا کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے جعفر بن محمد سے سنا وہ کہتے ہیں کہ حضرت جنید نے فرمایا کہ سب سے اشرف و اعلیٰ مجلس میران تو حید میں غور و خوض کرنے کے لیے بیٹھنا ہے۔ امام و آٹھی نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے روح سے عظیم کسی چیز کو نہیں بنایا جس سے صراحت ہو گئی کہ روح خالوق ہے۔

استاذ امام زین الاسلام ابوالقاسم رحمۃ اللہ نے فرمایا کہ اہل حق نے اصولی مسائل میں جو اقوال پیش کیے ہیں، یہ ساری حکایتیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ مشائخ صوفیہ کے عقیدے بھی انہیں اقوال کے موافق ہیں۔ چوں کہ ہماری اوپرین ترجیح ایجاد و اختصار ہے کہیں ہم اپنی اس حد سے تجاوز نہ کر جائیں اس خوف سے ہم نے اتنی ہی مقدار پر اکتفا کر لیا۔ (الرسالة القشیرية فی بیان اعتقاد هذه الطائفہ فی مسائل الاصول)

۰۰۰

کو بر ابر نہ سمجھے، خواہشات دنیا کا حصول حرص و شہوت ہی کو زیادہ کرتا ہے اور اس کے انتفاع سے سیری حاصل نہیں ہوتی، اس سے مطلوب کا حاصل کرنا خیال ہی خیال اور اس کے محبوب کا حاصل محال ہی محال ہے۔ اس کے کمال کو زوال لازم اور تمام احوال میں اس کا زوال ضروری ہے۔ اس کی تکلیف بھی بے انتہار دی اور اس کی لذت بھی بے انتہا قیچ۔ اس کی صحت مکمل بیماری اور اس کی محبت عین گرفتاری ہے۔

جس چیز کو دنیا میں سلامت سمجھا گیا ہے وہ بھوک مٹانے کی حاجت، ستر پوچشی کی ضرورت اور وہ چند قدرات منی ہیں جو مبادرت کے وقت جسم سے نکلتے ہیں، اور اسے ہی تو تمام لذتوں کی جڑ سمجھتا ہے۔ خدا کی قسم دنیا کے ساتھ مشغولیت بے وقوف اور گفغف سے بے خبر شخص رکھتا ہے اور اس میں تصرف مخبوط الحواس اور دیوانہ کرتا ہے۔ یہ کہاں کی عقل مندی ہے کہ مخلوق کے اختلاط سے تو گریز ہو اور اجنب و اغیار کے ساتھ خلوٹ خانہ میں نشست ہو، عرفت کی فریاد کرے اور عشق ہبند کو جدید اور نیا سمجھے، حدوث کو دیکھ کر ازال الازال کا مطالعہ کرنے لگے اور ممارست فنا سے ابد الابدا کا منظر کھینچنے لگے۔ حتیٰ کہ وہاں پہنچ جائے جہاں لذت در لذت اور کمال در کمال ہے۔ وہاں وہ آب کی سیری وہ سیری نہیں کہ بغیر لذت کے ذائقہ ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ ہماری بصیرت سے غفلت کے پر دے، قلوب سے قساوت کے پر دے، عقل سے اسے اسے بحیرت اور نفوس سے اسے بحیرت دور فرمائے، اور تہذیب اخلاق و تکمیل اوصاف کی توفیق عنایت فرمائے، سلوک طریقت آسان فرمائے اور اس مکار، دھوکہ باز اور فریب دہ دنیا سے جو بظاہر لطف و مہربانی اور باطن عداوت جانی کرتی ہے اور صورۃ ملأپ لیکن حقیقتہ جدائی ڈالتی ہے محفوظ رکھے، اور سلوک طریقت میں آپ کو ہمارا مقتدا اور امام بنائے اور جس مقام پر آپ پہنچے ہیں، آپ کے اتباع کی برکت سے ہمیں بھی اس مقام پر پہنچائے۔ (آمین)

جناب شیخ نے مجھ حقیر سے جو نصیحت و رہنمائی کے لیے فرمایا ہے اور اس درد کی دوام جھے سے پوچھی ہے، یہ تو ایسا ہی ہے کہ کوئی آنکھوں والا کسی اندھے سے راستہ معلوم کرے یا کوئی کانوں والا بہرے سے کوئی بات پوچھے۔ مجھ میں کہاں صلاحیت کہ آپ جیسے بزرگ کو نصیحت کے لیے زبان کھولوں، اور آپ کی اصلاح و رشد کے جواب کے ساتھ خطاب کر سکوں، طریقہ نجات کو بتا سکوں یا منزل مقصود کی طرف رہنمائی کر سکوں۔

لیکن اعتراض تقصیر و اقرار جہالت کے باوجود حق بات کہنے سے گریز نہیں اور بیان حقیقت

رہے کہ ترہب و تعریف کے ابتدائی حال میں تندبڑ اور تردد لازم ہے جس سے اولاً طالب کے کاموں میں قلق و اضطراب پیدا ہوتا ہے پھر جمعیت خاطر اور اطمینان حاصل ہو جاتا ہے۔ اور جو شخص زہدا نزوا کے راستے سے سلوک طے کرتا ہے وہ نے شکر منزل پہنچ جاتا ہے اور اس نسبت کا حصول معمولی مجاہدہ اور ریاضت سے بہت آسان ہے، لیکن اگر عقل کے سپرد معاملہ رہے تو بہت دشوار ہے واللہ ولی التوفیق۔

شیخ بولی ابن سینا نے اس کے جواب میں جو مکتوب تحریر فرمایا اس کا خلاصہ درج ذیل ہے۔

جناب والا کا مکتوب گرامی وصول ہوا۔ اس سے آپ پر اللہ تعالیٰ کے الطاف و انعامات، ہدایت و توفیق اور جمل متنین کے ساتھ اعظام معلوم ہوا اور اسی سے بارگاہ عزت میں داعیہ اقبال و تقرب، اللہ جل شانہ کی طرف توجہ، سلوک طریقت میں استواری، ویران دنیا کے غبار تعلقات سے قلب کی صفائی اور نفس و طبیعت کے مقدورات سے تنزہ کا مل مفہوم ہو رہا ہے۔ مکتوب گرامی عزیز ترین ہے۔ اس کے اندر کا مضمون مسیر افزا اور اس کے آسمان معرفت کا طلوع شدہ ستارہ بے انہا سعد ہے۔ اسے میں نے پڑھا اور سمجھا اور اس کے حقائق و معانی میں غور و فکر کیا۔ اولاً اللہ رب العزت کی حمد و شکر کی جس نے عقل عطا فرمائی اور عدل کو نافذ فرمایا اور اس کی بے حد و بے حساب نعمتوں کا شکر زبان سے ادا کیا اور مزید توفیق و ہدایت و درایت کی دعا کے لیے ہاتھ اٹھائے، اللہ تعالیٰ میرے قدم صدق کو جادہ طریقت پر ثابت رکھے اور اپنے ماسوا کی طرف التفات کرنے سے محفوظ فرمائے کہ اس سے بڑی لغزشیں پیدا ہوتی ہیں۔ وہ پروردگار جو بے کسوں کا سہارا اور مشکلات کا آسمان فرمانے والا ہے، تمام امور کی تدبیر اسی کے علم سے اور تمام کائنات کی تدبیر اسی کے حکم سے ہوتی ہے۔ نہ آسمان و زمین کا کوئی ذرہ اس کے جیط علم سے خارج اور نہ بسط حرکت اور قبض سکون اس کے قدر قدرت سے باہر۔ وہ جو خیر اس کی رضا و امر سے ہے اور وقوف شر اس کی قضا و قدر سے تمام حادث اسی کی بارگاہ سے نازل ہوتے ہیں اور تمام امور اسی کی طرف راجح ہیں۔ اس کا امر ایک ہے لیکن شانیں کثیر۔ ما امرنا الا واحده کلمح بالبصر یعنی اس کا حکم تو صرف ایک ہے، بلکہ جھپکنے کی طرح، ہر امر اسی سے منفرع ہے اور ہر حادث اسی کی طرف شہی۔ امر ملکوت اور سر جبروت کا یہی تقاضا ہے اور یہ امر و سر بہت عظیم ہے۔ سمجھا جس نے سمجھا اور نہ سمجھا جس نے کوشش نہ کی۔ سعید ازل سے ہوتا ہے اور شقی بھی ازل سے، نہ کسی میں طاقت کہ پوچھ سکے یہ کیوں کیا اور نہ کسی کو مجال کر سکے کیا کر رہا ہے۔ لایسیل عما یفعل وهم یسئلوں وہ لکنا خوش بخت ہے جس پر آختر کاسودا سوار ہو گیا اور فانی کے عوض میں باقی کو ہاتھ سے نہ جانے دیا۔

اس عقل مند پر بڑا تجھ ہے جو اس دنیا کے عدم وجود، ردو قبول، رنج و راحت اور غم و شادی

ذات مخصوص کے مرتبہ میں جو لا ہوت مخصوص اور وحدت مطلقہ ہے۔ واللہ اعلم۔ روایت ہے کہ شیخ نے اس کے جواب میں یہ لکھا کہ مجھے ان کلمات و اشارات نے اس مقام پر پکنچا دیا جہاں چار ہزار سال کی عبادت سے بھی نہ پہنچتا۔ واللہ اعلم۔

یہ حکایت غربات سے خالی نہیں۔ اسی وجہ سے عین القضاۃ ہمدانی نے فرمایا کہ ابوعلی سینا جو را سے ہے ہوئے مخصوص ایک طبیب تھے وہ اس مقام پر کہاں کہ ابوسعید کو ایسا لکھے اور اس کے جواب میں ابوسعید یہ لکھیں کہ ان کلمات سے اس مقام پر پہنچ گیا کہ چار ہزار سال کی عبادت سے بھی نہ پہنچتا، لیکن ہم سمجھتے ہیں کہ ابوسعید نے ان کلمات کا ذائقہ محسوس کر لیا اور نہ ابوعلی جیسے کو سُنگ سار ہونا پڑتا۔

ایک اور حکایت بھی ملحوظات مشائخ چشتیہ میں مذکور ہے کہ ابوعلی نے ایک شخص کو جاؤں بنا کر شیخ کی مجلس میں بھیجا کہ جناب شیخ پس پشت انہیں کس عنوان سے ذکر کرتے ہیں اور ان کے حق میں شیخ کا کیا نظر یہ ہے، ایک روز اس شخص نے شیخ سے دریافت کیا کہ ابوعلی کے بارے میں کیا خیال ہے اور وہ کس مقام پر ہے؟ شیخ نے فرمایا کہ طبیب فاضل اور دانشمند انسان ہے لیکن مکارم اخلاق اس میں نہیں ہیں۔ ابوعلی کو جب یہ قصہ معلوم ہوا تو شیخ سے اس کی شکایت کی اور لکھا کہ میں نے اتنی کثیر تباہی مکارم اخلاق میں تصنیف کی ہیں، لیکن پھر بھی شیخ فرماتے ہیں کہ ہیں مکارم مجھ میں نہیں ہیں۔ شیخ نے جواب دیا کہ میں نے یہ کہا ہے کہ مکارم اخلاق نہیں جانتا میں نے تو یہ کہا ہے کہ مکارم اخلاق اس میں موجود نہیں۔

(مکتوبات شیخ عبدالحق محدث دہلوی مکتوب نمبرا انور بیلی شنگ باؤس فراش خانہ دہلی ۱۹۹۰ء)

۵۰۰

ناچار ہے، لہذا تمہارا اعتبار اول و آخر، ظاہر و باطن خداۓ عز و جل ہو، اور چشم دل اسی کے مشاہدہ کے سرمه سے سرگیں، اور ملکوت اعلیٰ اور آیات کبری جو اس مقام میں رکھی ہوئی ہیں ان کی طرف دیکھنے والی ہو۔ اس کے بعد یہ مشاہدہ ہو کہ ہر چیز میں اسی کی تجلیات ہیں اور ہر چیز کا ظہور اسی سے ہے:

ففی کل شیء لہ آیہ تدل علی انه واحد

(یعنی ہر چیز میں اس بات کی دلیل موجود ہے کہ وہ یکتا ہے) اور جب یہ حالت اس کی طبیعت بن جائے تو تکمیلہ دل پر عالم ملکوت کی صورتیں متفقش ہوں گی اور آئینہ قلب پر تقدس لا ہوت کی جلوہ ریزی ہوگی، سکینہ اور وقار کا اس پر فیضان ہوگا اور طہانیت و قرار اس میں پیدا ہوگا، دنیا اور اہل دنیا کو صرف نظر رحمت سے دیکھے گا، نعمت پروردگار کی شکرگزاری ان کو بخشنے گا، جس مقام پر وہ خود ہے ان کو بھی اس کا طلب گارب نہ ہے گا اور مواعید و موایق رحمت کو بیان کر کے ان کے جذبات میں شوق پیدا کر دے گا۔ اسے ہر حال میں لذت اور سرست حاصل ہوگی۔ اپنی لذت سے لطف انداز اور اپنی سرست سے خوش ہوگا۔ لوگوں کے ساتھ ہوگا بغیر لوگوں کے، ہر جگہ ہوگا بغیر ہر جگہ کے۔ مخلوق اس پر تعجب کرے گی اور وہ مخلوق پر ان سے بھی زیادہ۔ مخلوق اس کے معاملہ میں حیران ہوگی اور وہ ان سے بھی زیادہ ان میں حیران۔

خوب یاد رکھو کہ افضل ترین حرکت نماز ہے لیکن یو صرف مراقبہ۔ اور بہترین سکون روزہ ہے لیکن حفظ مراتب کے ساتھ، نافع ترین نیکی صدقہ اور مخلوق کے ساتھ احسان کرنا ہے اور کامل ترین طریقہ مصائب و شدائد پر صبر و تحمل کرنا ہے، اور جب تک نفس قیل و قال کی طرف ملتقت ہے اور منافقہ و جدال اور تاثر و انفعال کی مختلف صورتوں میں باقی ہے تو طبیعت کی کشافت اور کدورت سے صاف ہونا محال ہے، بہترین عمل وہ ہے جو مقام نیت سے صادر ہوا اور بہترین نیت وہ ہے جو حلم و معرفت سے پیدا ہو۔ تمام فضائل کی، اصل حکمت ہے اور سب سے مقدم معرفت الہی ہے، کلمات طیبہ کا صعود خدا کی طرف ہے اور اس کی رفعت کا سبب، عمل صالح۔ یہ تھی میری عرض داشت، خداۓ تعالیٰ سے میں بخشش کا طلب گار ہوں اور ہدایت و کفایت اسی سے طلب کرتا ہوں، اور اسی کی قربت کا خواہاں ہوں۔ انه سمیع مجیب۔

شیخ ابوعلی سینا کے مکتوب کا جو شیخ ابوسعید ابوالخیر رحمہ اللہ کے نام ہے اسی مضمون کی ایک دوسری نقل اور بھی ہے۔ کہتے ہیں کہ شیخ نے ابوعلی سینا کو تحریر کیا کہ ”مجھے ایسی دلیل جو رہنمائی کرے اور پرده غفلت کو چاک کر دے تحریر کیجئے“، ابوعلی سینا نے جواب دیا کہ ”دلیل یہ ہے کہ ایمان مجازی کو پھوڑ کر کفر حقیقی میں داخل ہو جاؤ اور موالید ثلاش کے ما درا جو چیز ہے صرف اسی کی طرف التفات رکھو، بلکہ اپنا اشتغال باطن مساوائے عوالم ثلاش کے ساتھ رکھو جو ناسوت، ملکوت اور جرودت ہیں مگر

افادات: شیخ ابو سعید احسان اللہ صفوی  
ترتیب: مجیب الرحمن علیمی

## فقیہ، متکلم اور صوفی کے درجات

اسلام کا تعلق ظاہری و بدنبال اعمال سے ہے، ایمان کا تعلق قلبی صدقیت سے، احسان جس کو ہم آج کی اصطلاح میں تصوف بھی کہتے ہیں، ان دونوں یعنی اسلام و ایمان کے کمال کا نام ہے۔ اسلام و ایمان کی خوب صورتی اور اس کا حسن احسان ہے۔ حسن اور احسان کا مادہ بھی ایک ہے۔ اسلامیات یعنی ظاہری اعمال و افعال دوسرے الفاظ میں شرعی توانیں سے تعلق رکھنے والے اور ان کی حفاظت میں سرگردان رہنے والوں کو فہمہے اسلام کہتے ہیں اور قلبی افعال یعنی ایمانیات سے متعلق مسائل سے بحث کرنے والوں کو متکلمین و ائمہ عقائد کہتے ہیں اور ان دونوں کی حفاظت و پیروی کرتے ہوئے بعض وحدت، کینہ و عداوت، غیبت و چغل خوری سے بچتے ہوئے حسن خلق کا مظاہرہ کر کے اسلام و ایمان میں حسن پیدا کرنے والوں کو صوفیہ کہتے ہیں۔

چوں کہ احسان نام ہے اسلام و ایمان کے غایت کمال کا۔ اس لیے اگر کوئی مسلم اور مومن نہ ہو تو وہ صوفی ہوئی نہیں سکتا بلکہ مونن کا متقی ہونا احسان تک پہنچنے کے لیے ضروری ہے۔ دوسرے الفاظ میں اس طرح بھی کہا جاسکتا ہے کہ فقیہ نام ہے محافظ توانیں اسلامی کا، وہ ظاہر کا نگر اس اور عاقل ناقل ہوتا ہے اور متکلم وہ ہے جو افعال قلبیہ سے بحث کرتا ہے یعنی وہ عاقل باحث ہوتا ہے اور ہا صوفی تو وہ عاقل و باحث ہونے کے ساتھ شاہد بھی ہوتا ہے۔ فقیہ نقل سے نتیجہ اخذ کرتا ہے، متکلم بحث کے بعد نتیجہ تک پہنچنے کی کوشش کرتا ہے اور صوفی مشاہدہ کے بعد کلام کرتا ہے۔ (یہاں حقیقی صوفی کی گفتگو چل رہی ہے) یہی وجہ ہے کہ فقیہ کا درجہ عام اہل علم سے اعلیٰ ہے اور متکلم کا مرتبہ فقیہ سے بڑھ کر جے جب کہ صوفی ان دونوں سے افضل و اعلیٰ ہوتا ہے بلکہ اسلامی علوم و فنون کے کسی بھی شعبے سے تعلق رکھنے والا مثلاً محدث، فقیہ، متکلم، مشروغیرہم کوئی بھی صوفی کے ہم سرو برابر نہیں ہو سکتا۔

## تذکیر

اس کے باوجود اہل علم کو معلوم ہے کہ علماء ناقدین نے صوفیہ پر خوب نظر کیا ہے۔ نظر کوئی عیب نہیں ہے۔ نظر کا معنی غالباً کریدنا ہوتا ہے۔ اگر کوئی کرید کرے اور مقصد درست ہو تو ایسا نظر باعث اجر و ثواب ہے، مثلاً انسان زمین کو کریدتا ہے تاکہ زمین کے لیٹن سے صاف و شفاف پانی کا چشمہ دریافت کرے۔ مرغی زمین پر پڑے ہوئے کچڑوں اور گندگی کو کریدتی ہے تاکہ اس سے اپنے اور اپنے بچوں کے لیے خوارک حاصل کرے۔

کوئی نظر کرے اور مقصد ہو کہ کسی کوڈیل و خوار کیا جائے تو ایسا ناقد نقصان اور خسارہ میں ہے، ہاں مگر کسی کی نیت کا علم دوسرے کو نہیں، علم بذات الصدور صرف اللہ ہے۔ ناقد کو خود اپنا محاسبہ کرنا چاہیے کہ وہ اس وقت کس حالت سے گزر رہا ہے۔

بعض اوقات ناقد صرف اس لیے نظر کرتا ہے کہ امت کو آنے والے مکہ فتنوں سے بچایا جائے۔ اگر نظر نہ کیا گیا تو فتنہ کا دروازہ وہاں ہو جائے گا، جب کہ وہ جانتا ہے کہ بات درست ہے، مگر روایت جو عند الشرع اور عند الناس معتبر ہے اس سے وہ بات ثابت نہیں ہے، اس لیے نظر کیا جائے گا۔ مثلاً صوفی کی محبوب احادیث میں سے ایک حدیث الفقر فخری کے بارے میں ناقدین علماء نے نظر کیا ہے۔ مگر یہ قول بالکل درست ہے اور معنی قرآن سے ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا اللہ الغنی و انتم الفقراء صوفی اللہ کے محتاج اور مساوا اللہ میں مستغفی ہوتے ہیں۔ اب اگر یہ فخر نہیں تو اور کیا ہے؟ مگر روایتیہ یہ ثابت نہیں، یا اس کے راوی بہت زیادہ ضعیف ہیں۔ اس لیے علمی طور پر نظر کی گنجائش باقی ہے۔

بات چاہے جس قدر بھی سچ ہو اگر کوہا نہیں تو مقبول نہ ہوگی۔ لیکن وہ شخص جس نے تھا کسی واقعہ کو دیکھا ہوا اور گواہ نہ رکھتا ہو تو کیا اس شخص سے بھی کہا جائے گا کہ تم نے جو دیکھا ہے وہ غلط ہے؟ اس کو سچ نہ جانو، ہرگز نہیں، مگر وہ گواہ نہیں رکھتا اس لیے دوسروں کو اس کا پابند بھی نہیں بناسکتا۔ اس واقعے کو سچ مانتا اور جاننا اس ناظر و شاہد کے حق میں بلاشبہ درست ہے مگر دوسروں کے لیے درست نہیں کیوں کہ یہ واقعہ معتبر روایت سے ثابت نہیں۔ صوفیہ کا شف اور شاہد اور ان تعبد اللہ کا نک تراہ و ان لم تکن تراہ فانہ یہ اک کے مقام پر ہوتے ہیں۔ ان کی بات ان کے حق میں درست ہے، اگرچہ دوسروں کے لیے درست نہیں۔ اب عاقل ناقد وہ ہے جو سذ رائع کی غرض سے نظر تو کرے مگر تھائی میں ان مشائخ کی ارواح سے استعانت کرے جن پر نظر کیا ہے اور اللہ سے دعا کرے کہ مولیٰ ہم کو اور ہماری قوم کو فتنے سے محفوظ فرم۔ ناقد کے دل میں اگر تھوڑا بھی کہہ دو تو اس کو چاہیے کہ نظر سے پرہیز کرے، ورنہ وہ خود ہی سخت گھائی میں ہو گا۔

فقطہ، متكلمین، صوفیہ وغیرہم میں سے کوئی بھی ایسے نہیں جن پر نظر کی گنجائش نہ ہو بلکہ بڑے

سے بڑا ناقد خود اپنے بارے میں نہیں کہہ سکتا کہ اس پر نظر کی گنجائش باقی نہیں ہے۔ معموم تو صرف انہیا علیہم الصلوٰۃ والیٰسیم کی ذوات ہیں۔ ناقد کو یہ جانتا چاہیے کہ وہ دوسروں سے افضل ہے اور نہ لوگوں کو یہ چاہیے کہ وہ یہ سمجھ بیٹھیں کہ ناقد اس ذات کا جس پر وہ نظر رہا ہے، یا اس کے تمام افکار و خیالات کا خالف ہے، کیوں کہ ہم میں سے کوئی بھی علیم بذات الصدور نہیں۔ اللہ برے گمان سے محفوظ رکھے۔ واجتنبوا کثیراً مِنَ الظُّنِّ ان بعض الظُّنِّ اثُمٌ۔ (الجِرَاتُ: ۱۲)

مذکورہ میں خاص طور سے یہ بات بیان کر دی گئی ہے کہ ہر ایک کو اپنی اپنی جگہ رہنا چاہیے، جس نے جو کمایا عمل کیا ہر ایک کو اپنے اپنے حصے پر قائم ہونا چاہیے، دوسرے کی نعمت یادوں اور عہدے پر لچائی نظروں سے دیکھنا مناسب نہیں، بلکہ ہر ایک کو اللہ ہی سے اس کا فضل مانگنا چاہیے کہ وہی سب کو دیتا ہے اور کسی کو زیادہ دیا تو کسی کو کم، اس میں اس کی مصلحت و حکمت پوشیدہ ہے اور اپنی حکمت کو وہی خوب جانتا ہے لہذا احسد کرنا بے کار و بے سود ہے۔

اب ذیل میں بعض وہ حدیثیں ذکر کی جاتی ہیں جو حسد کی نعمت میں وارد ہوئیں ہیں۔ (۱)

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا! حسد نیکوں کو اس طرح کھا جاتا ہے جس طرح آگ کلڑی کو کھا جاتی ہے اور صدقہ خطا کو کھا جاتا ہے جس طرح پانی آگ کو کھا جاتا ہے اور نماز مون کا نور ہے اور روزہ آگ (جہنم) سے ڈھال (چاؤ) ہے۔ ابو داؤد نے اسی کے مثل ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی۔ (مکملہ: ۳۲۸-التغییب والترہیب للمنذری/۳، ۵۲۵، دار ابن کثیر ۷۷۱ھ بیروت)

(۲) معاویہ بن حیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: حسد ایمان کو ایسا بگاڑتا ہے جس طرح ایلو (مصر) شہد کو بگاڑتا ہے۔ (دیلی مندر الفروع، کنز العمال، ۱۰۶/۲) یعنی حس کی وجہ سے آدمی ایسی حرکتوں پر آمادہ ہو جاتا ہے جو ایمان کو خراب کر دیتی ہیں، یا بگاڑتی ہیں، یا کمزوری پیدا کر دیتی ہیں، کیوں کہ حسد جب تک محسوس کو نقصان نہیں پہنچالیتا چیزیں سے نہیں بیٹھتا، چاہے اس کے لیے کوئی بھی جتن کرنا پڑے، جیسا کہ تجربہ شاہد ہے۔

(۳) زیر بن عوام رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگلی امتوں کی بیماری تمہاری طرف بھی آئی وہ بیماری بعض و حسد ہے، جو مونڈنے والی ہے، وہ دین کو مونڈتی ہے، بالوں کو نہیں مونڈتی، قسم ہے اس کی جس کے دست قدرت میں محمد ﷺ کی جان ہے، جنت میں نہیں جاؤ گے جب تک ایمان نہ لاؤ اور ایمان والے نہیں ہو گے جب تک آپس میں محبت نہ کرو، میں تمہیں ایسی چیز نہ بتا دوں کہ تم اسے کرو گے تو آپس میں محبت کرنے لگو گے، (وہ یہ ہے کہ) آپس میں سلام پھیلاو۔ یعنی سلام سے محبت بڑھتی ہے اور حسد کا جذبہ ختم ہوتا ہے۔ (امام احمد، ترمذی، مکملہ: ۳۲۸)

(۴) حضرت عبد اللہ بن بسر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: حسد اور چغلی اور کہانت نہ مجھ سے ہیں، نہ میں ان سے ہوں۔ (طبرانی، مسکون، بہار شریعت، التغییب والترہیب، ۵۲۵/۳، باب الحسد وسلامۃ الصدر) یعنی مسلمان کو ان چیزوں سے بالکل تعلق نہیں ہونا چاہیے۔ (صدر الشریعہ)

## حسد و کینہ کی تباہ کاریاں

معاشرے کے بگاڑ کے اسباب میں ایک بہت بڑا سبب بعض و حسد بھی ہے۔ حسد یہ ہے کہ کوئی کسی کی نعمت کے زوال اور بر بادی کی تمنا کرے، ایسا حسد حرام ہے اور کسی کی نعمت یادوں دیکھ کر خواہش کرنا کہ میرے پاس بھی نعمت ہو جاتی۔ اس کو اور دو میں رشک اور عربی میں ”غبطہ“ کہتے ہیں۔ یہ دینی چیزوں میں جائز ہے اور دنیاوی چیزوں میں برا۔

حسد بہت بڑی بلاء ہے، اسی سے بعض بھی پیدا ہوتا ہے، حسد کی ممانعت و نعمت قرآن پاک اور احادیث طیبہ میں بہت جگہ آتی ہے، حتیٰ کہ حضور ﷺ کو قرآن میں حسد سے پناہ مانگنے کا حکم دیا گیا ہے، ارشاد باری ہے:

وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ : (فُلُقٌ ۚ ۱۱۳/۵)۔ (تم کہو میں پناہ مانگتا ہوں) حسد کرنے والے کے حسد سے جب وہ حسد کرے۔ اللہ عزوجل ارشاد فرماتا ہے: ولا تسموا ما فضل الله به بعضاكم على بعض ، للرجال نصيب مما اكتسبوا، وللنساء نصيب مما اكتسبن ، وسئلوا الله من فضله، ان الله كان بكل شيء عليما، (النساء: ۳۲/۲)

اور اس کی آرزو نہ کرو جس سے اللہ نے تم میں ایک کو دوسرے پر بڑائی دی، مردوں کے لیے ان کی کمائی سے حصہ ہے، عورتوں کے لیے ان کی کمائی سے حصہ، اور اللہ سے اس کا فضل مانگو، پیشک اللہ سب کچھ جانتا ہے، (کنز الایمان)

حضرت صدر الافق مفسر مراد آبادی علیہ الرحمہ اپنی تفسیر میں فرماتے ہیں: حسد نہایت بڑی صفت ہے، حسد والا دوسرے کو اچھے حال میں دیکھتا ہے تو اپنے لیے اس کی خواہش کرتا ہے، ساتھ میں یہ بھی چاہتا ہے کہ اس کا بھائی اس نعمت سے محروم ہو جائے یہ منوع ہے۔ بندے کو چاہیے کہ اللہ کی تقدیر پر راضی رہے، اس نے جس بندے کو جو فضیلت (بڑائی) دی ہے خواہ دولت و غنا کی، یا دینی مناصب و مدارج کی، یہ اس کی حکمت ہے۔ عورتیں زیادہ حسد کیا کرتی ہیں، اس لیے آیت

دین کام پر آمادہ ہو جاتا ہے، اب اسے صرف مال جمع کرنے سے مطلب رہ جاتا ہے اور وہ حرص کی آگ بجھانے کی کوشش میں ہی لگا رہتا ہے جو بھتی نہیں، یہاں تک کہ دین بر باد ہو جاتا ہے، مثلاً بھائیوں کا حقوق غصب کر دالتا ہے، ہرام طریقوں سے مال کمانے میں بھی دریغ نہیں کرتا یوں ہی جب اپنے کسی بھائی سے حسد پیدا ہو جاتا ہے تو وہ زوال نعمت کی فکر میں وہ وہ کام کر گزرتا ہے جس کی ایک صاحب ایمان سے توقع نہیں ہوا کرتی ہے کہ میرے بھائی کے پاس جو عہدہ ہے وہ ختم ہو جائے اور اس کے پاس جو مال ہے وہ بر باد ہو جائے، اس کی تجارت تباہ ہو جائے، چاہے اس حركت مذمومہ سے اس کو کچھ فائدہ ہو یا نہ ہو، اور ایسے ہی موقع پر آدمی یہ کفر بھی بک جاتا ہے کہ نہیں ہرام و حلال کی فکر نہیں گوایا ایسا آدمی اپنی خواہش نفس کو خدامان لیتا ہے، اور پھر کفر کے گڑھے میں جا گرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے امان میں رکھے اور حسد کے وبا سے بچائے۔ آمین

(۱۱) حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے: آپ نے فرمایا کہ مجھ سے سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: اے بچے! اگر تھوڑے ہو سکے کہ اس حال میں صبح و شام کرے کہ تیرے دل میں کسی کے بارے میں دھوکا دھڑکی یا حسد نہ ہو تو ایسا کر گزر۔ (ترمذی بحوالہ الترغیب ۳/۵۲۸، یعنی دھوکا اور حسد سے حتی الامکان بچنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

(۱۲) حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ہم لوگ ایک روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے، تو آپ نے فرمایا، ابھی تمہارے پاس ایک جنٹی آئے گا تو دیکھا کہ ایک شخص (جن کا نام سعد بن مالک انصاری تھا) تشریف لائے حالت یہ تھی کہ وضو کے پانی سے داڑھی تر تھی، پانی ٹپک رہا تھا اور دونوں جوتوں کو بائیں باٹھ میں لیے تھے، تین دن حضور نے ایسا ہی فرمایا: اور تینوں دن وہی شخص اسی حالت میں نکلے (ہم میں عبد اللہ بن عمر تھے) انہوں نے کہا میں ان کی عبادت دیکھوں گا، تین رات تک ان کی نگرانی کرتے رہے مگر معمولی ہی عبادت دیکھی جسے دیکھ کر ان کو توجہ ہوا، فرمایا: اے اللہ کے بندے! میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تمہارے بارے میں سنا تھا کہ تم پر ایک جنٹی آئے گا، حضور نے تین بار فرمایا اور تینوں بار آپ ہی آئے، تو میں نے سوچا کہ میں آپ کے رات کے عمل اور عبادت کو دیکھوں پھر میں بھی اس پر عمل کروں (تاکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے بھی جنتی فرمادیں) لیکن میں نے آپ کو کوئی بر عمل کرتے نہیں دیکھا، آخر اس مرتبے تک کس چیز نے پہنچیا؟ فرمایا: وہی تھوڑا عمل جو آپ نے دیکھا، پھر میں چلا تو راستے سے بلا یا اور فرمایا ہی جو تم نے دیکھا اور مزید یہ کہ میں اپنے اندر کسی مسلمان سے کینہ نہیں رکھتا اور نہ کسی مسلمان پر اس کی نعمت کے سلسلے میں جو اللہ نے اسے عطا کی ہے

(۵) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں حسد نہ کرو، نہ بچھے بچھے برائی کرو، یا نہ ایک دوسرے سے منھ پھیرو، اللہ کے بندے بھائی بھائی بن کر رہو۔ (صحیح بخاری شریف ۲۶۸۲، مشکوہ: ۲۲۷)

(۶) حضرت ضمرہ بن الشعاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی کہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت تک خیریت اور اچھی حالت میں رہیں گے جب تک کہ ایک دوسرے پر حسد نہ کریں گے۔ (طبرانی، بحوالہ الترغیب للمنذری ۳/۸۹۲، مشکوہ: ۲۷۴)

(۷) حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لا یجتمع فی جوف عبد مومن غبار فی سیل اللہ و فیح جہنم ولا یجتمع فی جوف عبد الایمان والحسد۔

کسی مؤمن کے پیٹ میں اللہ کے راستے کا غبار اور جہنم کی گری جمع نہیں ہوگی، کسی بندے کے دل میں ایمان اور حسد جمع نہیں ہوتے، (الترغیب والترہیب للمنذری ۳/۵۲۶، ۲۱، قسط اول) یعنی مؤمن صادق کے دل میں حسد کی گناہ نہیں ہوتی، اور اگر کسی کے دل میں حسد ہو تو یہ اس کے ایمان کی کمزوری کی علامت ہے۔

(۸) حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی، رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، آپ میں ایک دوسرے سے بغض نہ رکھو اور حسد نہ کرو اور ایک دوسرے سے منہ نہ پھیرو، اللہ کے بندے ہو جاؤ آپ میں بھائی بھائی اور کسی مسلمان کے لیے یہ جائز نہیں کہ اپنے بھائی کو تین دن سے زیادہ چھوڑ رکھے۔ (صحیح بخاری شریف ۲/۸۹۲)

(۹) امام تیہقی نے شعب الایمان میں حضرت اصمی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی، فرمایا مجھے یہ بات پہنچی ہے کہ اللہ عز و جل نعمت کا دشن ہے، حاسد میری نعمت کا دشن ہے، میری قضایا (فصلہ) پر ناراض ہوتا ہے اور میں نے بندوں کو جو نعمت تقشیم کی ہے اس قسمت پر وہ راضی نہیں (تفسیر در منشور ج ۲۰/۲۰) حاسد کی نمذمت کے لیے یہ حدیث بہت کافی ہے، حسد کرنے والا صاحب ایمان ہے تو اس کو فوراً سچے دل سے توبہ کر کے اس کی نخوست سے نجات حاصل کرنی چاہیے ورنہ اس کا انجام بدار کی آخرت کو تباہ کر کے چھوڑے گا۔

(۱۰) حضرت عبد اللہ بن کعب اپنے والد کعب سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: بکریوں کے باڑے میں دو بھوکے بھیڑیوں کو تھیج دیا جائے تو وہ بھی فسا نہیں چاتے جتنا کہ مال کی حرص اور حسد مسلمان کے دین میں تباہی چاتے ہیں اور یہ شک حسد بکریوں کو کھا دالتا ہے جیسے آگ لکڑیوں کو۔ (الترغیب والترہیب للمنذری ۳/۵۲۸، یعنی جب مال کی غایت درج حرص ہوتی ہے اور کسی ایک بھائی کے ساتھ حسد پیدا ہو جاتا ہے پھر آدمی خلاف

اس حدیث کی روشنی میں کینہ پرلوگ اپنا پنا انجام معلوم کر لیں کہ رحمت خداوندی ان کی طرف متوجہ نہیں ہوتی جب کہ ہر مسلمان کو دو شنبہ اور جمعرات کو معافی دے دی جاتی ہے، لہذا اگر آپس میں کسی وجہ سے من مٹا ہو جائے اور کینہ پرلوگ پا جائے تو چاہیے کہ جلد سے جلد اس کا تدارک کر لیا جائے۔ اس سے کینہ کی برائی اور نہمت بھی معلوم ہوتی ہے جس کے سبب دو مسلمان آپس میں بگاڑ کر لیتے ہیں اور ہر ایک دوسرے سے منہ موڑتا نظر آتا ہے اور اگر یہ سلسلہ تین روز تک چلتا رہا تو اس کی قباحت اور برائی میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے جب کہ شریعت کی روشنی میں یہ ہرگز جائز نہیں۔ تین دن کی مہلت اس لیے دی گئی ہے کہ آدمی جب ایک جگہ رہتا سہتا ہے تو کبھی کبھی آپس میں کچھ ناچاقی کی صورت حال پیدا ہوئی جاتی ہے، لیکن اس کا سلسلہ تین دن سے زیادہ ہرگز دراز نہیں ہونا چاہیے، اس سلسلے میں بھی حدیث پاک ملاحظہ ہو:

(۱۸) حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا کسی مسلمان کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ دوسرے کسی مسلمان کے ساتھ تین دن سے زیادہ قطع تعلق کرے تو جب اس سے ملے اسے تین بار سلام کہے (یعنی اگر ایک بار میں جواب نہ ملے تو تین بار سلام کرے) تو اگر دوسرے نے ہر بار جواب نہ دیا تو وہ اس کا بھی گناہ لے کر لوٹے گا یعنی جس نے سلام کیا اس کا گناہ اس کے سر پر جائے گا جس نے جواب نہیں دیا اور اس سلام کرنے والے کو بے قصور سمجھا جائے گا، اس کا بوداؤ نے روایت کیا۔ (مشکوٰۃ ص ۲۲۸)

(۱۹) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اقدس ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ اپنے بھائی کو تین دن سے زیادہ چھوڑ رکھے تو جس نے تین دن سے زیادہ قطع تعلق کیا پھر اسی حال میں مر گیا تو جہنم میں جائے گا۔ اس کو امام داؤ نے روایت کیا۔ (مشکوٰۃ، ص ۲۲۸)

یعنی یہ قطع تعلق جہنم میں لے جانے کا سبب بن جائے گا، حیرت ہے کہ اتنی سخت وعید کے باوجود بہت سے لوگ اپنی شان اونچی رکھنے کی غرض سے اپنے مسلمان بھائی بلکہ بسا اوقات اپنے سگے بھائی یہاں تک کہ بعض لوگ اپنے باپ سے قطع تعلق کر لیتے ہیں اور نہیں سمجھتے کہ کتنے بڑے گناہ میں مبتلا ہوتے ہیں، بلکہ یہاں تک کہہ دیتے ہیں میں فلاں سے مرتے دم تک نہ بولوں گا، ایسے لوگوں کو اپنی عاقبت کی فکر کرنی چاہیے۔

(۲۰) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ایک روایت اس طرح بھی آئی ہے، رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کسی مومن کے لیے حلال نہیں کہ کسی مومن کو تین دن سے زیادہ چھوڑ رکھے، پھر اگر اسی حالت میں تین دن گزر جائے تو ہر ایک کو چاہیے کہ دوسرے سے

حد کرتا ہوں، تو حضرت عبد اللہ بن عمر نے فرمایا: یہی وہ چیز ہے جس نے آپ کو اس مرتبے تک پہنچایا۔ اس حدیث کو امام احمد نے بخاری و مسلم کی شرائع پر روایت کیا، اور امام نسائی نے اور ابو یعلی ویزار نے اس جنتی آدمی کا نام سعد بتایا ہے۔ (الترغیب ۳/۵۲۹ باب الترہبہ من الحسد) یہ حدیث اور واقعہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ حسد اور کینے سے دوری آدمی کو جنتی بناتی ہے اور ان کا ارتکاب باعث ہلاکت ہے۔ اور یہ کہ حسد کینے سے سینے کو پاک رکھنا بڑی بڑی عبادتوں پر بھاری ہے۔

(۱۳) یہیقی کی روایت حضرت سالم بن عبد اللہ سے ہے کہ حضرت سعد نے فرمایا: آخذ مضمونی و لیس فی قلبی غمر علی احد، میں اس حال میں بستر پکڑتا ہوں کہ میرے دل میں کسی کے بارے میں کینہ نہیں ہوتا (الترغیب ۳/۵۵۰) یہ وہی سعد ہیں جن کا اعتماد پر گزرا،

(۱۴) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی، کہا، رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ یا رسول اللہ! کون لوگ افضل ہیں؟ فرمایا: جن کے دل میں حسد، کینہ اور برائی نہ ہو اور ہر وہ شخص جو زبان کا سچا ہو، روایت کیا اس کو ابن ماجہ اور یہیقی نے (الترغیب ۳/۵۵) حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی، کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: میری امت کے ابدال جنت میں نماز، روزے اور صدقے کی کثرت کی وجہ سے نہیں جائیں گے ہاں! لیکن وہ اللہ کی رحمت، نفس کی سخاوت اور دل کی (کینے حسد وغیرہ) سے طہارت کی وجہ سے جنت میں جائیں گے۔ ابن ابی الدنیانے اس حدیث کو مرسلاً روایت کیا (الترغیب ۳/۵۵۱) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ابدال جو اولیاء اللہ میں ایک بلند مقام کے مالک ہوا کرتے ہیں وہ سخاوت، دل کے کینہ وغیرہ سے صفائی کے سبب اس مرتبے پر پہنچتے ہیں اور ان کی خصلتیں بھی ان کے لیے جنت میں جانے کا سبب ہوں گی، جب کہ دخول جنت کی نعمت اصلاً رحمت خداوندی سے حاصل ہوگی۔

(۱۵) حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ان المؤمنين يغبط والمنافق يحسد مومن رشک کرتا ہے اور منافق حسد کرتا ہے۔ (احیاء العلوم، ج: ۳، ص: ۲۳۳، دار صادر بیروت) اس سے معلوم ہوا کہ حسد منافق کی صفت ہے مومن کی نہیں۔ جو حسد کی بلا میں گرفتار ہیں وہ اس حدیث پاک کو بطور خاص دیکھیں اور سبق حاصل کریں۔

(۱۶) ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: دو شنبہ اور جمعرات کو جنت کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں اور ہر اس شخص کی مغفرت کردی جاتی ہے جو اللہ کے ساتھ رشک نہیں ٹھہرا تا، مگر اس شخص کو نہیں جنتجاہاتا جو اپنے بھائی سے بغض و کینہ رکھتا ہو۔ تو کہا جاتا ہے ان دونوں کو مہلت دو یہاں تک کہ یہ دونوں صلح کر لیں۔ امام مسلم نے اس کو روایت کیا۔ (مشکوٰۃ ص ۲۲۷)

(۲۳) اور تاجر خیانت کی وجہ سے  
 (۵) اور دیہاتی جہالت کی وجہ سے  
 (۶) اور علام حسد کی وجہ سے

(۲۴) حسد ایک ایسی قیچی بیماری ہے کہ حضور اقدس مسیح معلم صلی اللہ علیہ وسلم کو جن چیزوں کا خوف تھا ان میں ایک حسد بھی ہے، چنانچہ فرماتے ہیں اخوف ما اخاف علی امتنی ان یکشہر فیہم الممال فیتھا حسد ون ویقتسلون - مجھے اپنی امت پر سب سے زیادہ اس بات کا خوف ہے کہ ان میں مال کی کثرت ہو جائے گی پھر وہ ایک دوسرے سے حسد کریں گے اور ایک دوسرے سے جنگ کریں گے۔ (احیاء العلوم: ۲۳۲/۲)

(۲۵) حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: استعینو علی انجام حوائجكم بالکشمان فان کل ذی نعمۃ محسود، اپنی حاجوں کو پورا کرنے میں چھپانے کے ذریعہ مدد حاصل کرو یعنی چھپا کر کام نکال لیا کرو اس لیے کہ ہر نعمت والا حسد کا شکار ہوتا ہے۔ (احیاء العلوم: ۲۳۲/۲)

(۲۶) حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کچھ لوگ اللہ کی نعمتوں کے دشمن ہوتے ہیں عرض کیا گیا وہ کون لوگ ہیں؟ خوش حالوں پر حسد کرنے والے (تنبیہ الغافلین)

حد کے میں نقصانات:

حد کے نقصانات بے شمار ہیں دینی بھی دنیاوی بھی، ذیل میں چند کا ذکر کیا جاتا ہے

- (۱) حسد اللہ و رسول کا نافرمان ہوتا ہے۔
- (۲) حسد کے دل میں کامل ایمان باقی نہیں رہتا۔
- (۳) حسد کی نیکیاں حسد کی وجہ سے بے اثر ہو جاتی ہیں۔
- (۴) حسد دوستی اور صحبت کے لائق نہیں رہتا۔
- (۵) حسد مصائب کو دعوت دیتا ہے اور نعمتوں کو اپنے سے دور کرتا ہے۔
- (۶) حسد کفار کی عادت ہے، جیسا کہ قرآن میں ہے: حسد امن انفسهم۔
- (۷) حسد سے قرآن میں پناہ مانگنے کا حکم آیا ہے، یعنی اس سے دور رہنے کی دعا قرآن میں وارد ہے۔
- (۸) حسد سے عداوت پیدا ہوتی ہے۔
- (۹) حسد آپس میں پھوٹ اور جدائی کا سبب ہے۔
- (۱۰) حسد اسخاد کا دشمن ہے۔

ملاقات کرے اور اس کو سلام کہے، پھر اگر اس نے سلام کا جواب دے دیا تو دونوں اجر میں برابر کے شریک ہو جائیں گے (یعنی دونوں کے سر سے قطع تعلق کا گناہ اتر جائے گا) اور اگر اس نے جواب نہ دیا (سلام کرنے والے کو) تو وہ گناہ کے ساتھ لوٹا اور سلام کہنے والا قطع تعلق کے گناہ سے نکل گیا۔ (مشکوٰۃ: ۲۲۸)

اس حدیث پاک میں خاص طور سے حکم دیا گیا ہے کہ تین دن گزر جائیں تو ضرور جا کر ایک دوسرے کو سلام کر کے تعلقات استوار کر لے اور اس سلسلے میں اگر دونوں مشق ہو گئے تو دونوں ہی گناہ سے بری ہو جائیں گے ورنہ جو نہ ملے گا وہ خود تو گناہ کا رہ گا، ہی دوسرے کا گناہ بھی اسی کے سر جائے گا۔ اب اس سلسلے کی ایک اور حدیث پیش کی جاتی ہے جس میں سال بھر قطع تعلق کی سخت برائی بیان کی گئی ہے۔

(۲۱) ابو خراش سلمی (یا سلمی) رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو فرماتے سنا: جو اپنے بھائی کو ایک سال تک چھوڑے دے تو یہ اس کے خون بہانے یعنی قتل کی طرح ہے۔ روایت کیا اس کو ابوداؤ دنے۔ (مشکوٰۃ: ۲۲۸، باب: ماینهی عنہ عن التهاجر)

جو لوگ سالہا سال اپنے کسی بھائی سے تعلق منقطع کر لیتے ہیں وہ اس حدیث پاک سے نصیحت حاصل کریں کہ ایک سال تک قطع تعلق کا و بال قتل کی طرح ہے، اس سے اسلام کے اس نظریے کا بھی پتہ چلتا ہے کہ اسلام مسلمانوں کو آپس میں متحدر ہنئے کا حکم دیتا ہے اور انتشار و افتراق کو پسند نہیں کرتا۔

حد کسی کے اندر ہو برائے، علماء کے اندر ہو تو اور برائے کہ یہ علم دین کے ہوتے ہوئے اس مہلک مرض سے نجٹ سکے، اس باب میں بھی ایک حدیث آتی ہے کہ رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

(۲۲) ستة يدخلون النار البتة العرب بالعصبية والامراء بالجور والدها فين بالكبتر والتجار بالخيانة واهل الرساتيق بالجهل والعلماء بالحسد، (منہاج العابدین للغزالی ص: ۲۱، مجلس برکات مبارک پور)

چھ قسم کے لوگ چھ باتوں سے جہنم میں جائیں گے

- (۱) عرب تعصیب کی وجہ سے
- (۲) امرا (احکام) خلیم کی وجہ سے
- (۳) اور گاؤں کے چودھری لوگ تکبر کی وجہ سے

(۱) جب سامنے آتا ہے تو چاپوں کرتا ہے  
 (۲) پیچھے غیبت کرتا ہے  
 (۳) اور جب دوسرے پر مصیبت آتی ہے تو خوش ہوتا ہے۔ (منہاج العابدین ص: ۳۱)

حضرت ابن حماد رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: میں نے کسی ظالم کو مظلوم سے حسد کے مقابلے میں زیادہ مشاہدہ والا نہیں پایا، ہمیشہ وہ افسرده (غم زدہ) اور پریشان خیال اور ہر وقت غم میں بنتا رہتا ہے۔ (منہاج العابدین، ایضا)

(۴) ابن المعرف نے کہا: حسد کا غصہ ایک بے گناہ شخص پر ہوتا ہے، اور جس نعمت کا وہ مالک نہیں اس کے بارے میں بخیل ہوتا ہے (یعنی بخیل وہ ہے جو اپنی دولت نہ خرچ کرے، یہاں دوسرے کی نعمت کے بارے میں اس کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ فلاں کو نہ ملے) اور حسد ایسی چیز کا طالب ہوتا ہے جو اس کو ملنے والی نہیں۔

(۵) حضرت ابن سیرین رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: میں نے دنیا کے باب میں کسی پر حسد نہیں کیا ہے، کیوں کہ اگر کوئی اہل بہشت سے ہے تو اس نعمت کے مقابلے میں جو اس کو جنت میں ملے گی دنیا بالکل حیرت ہے اور اگر وہ اہل دوزخ سے ہے تو جس وقت وہ آگ میں جلے گا دنیا کی نعمت سے اس کو کیا فائدہ ہوگا۔ (احیاء العلوم، امام غزالی) یعنی دنیا کی دولت اس کو عذاب نار سے نہیں بچا سکتی۔

(۶) کسی نے حضرت خواجہ حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا، کیا یا مومن حسد کرتا ہے؟ آپ نے جواب دیا: تم حضرت یعقوب علیہ السلام کے بیٹوں کو بھول گئے۔ یعنی مومن بھی اگر حسد کرے تو تجھ نہ کرو لیکن اس کا انجام ذلت ہوتا ہے جیسا حضرت یوسف علیہ السلام کے مقابلے میں ان کے بھائیوں کا ہوا کہ بالآخر سب ان کے سامنے بھکھے اور شرم مدد ہوئے، ہاں اگر دل میں آنے کے بعد زبان اور ہاتھ کو کام میں نہ لائے تو اس کا حسد اس کو نقصان نہیں بینچا پاتا۔ (کیمیاء سعادت)

اور حضرت خواجہ حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: اے آدمی! تم اپنے بھائی سے حسد کیوں کرتے ہو؟ اللہ تعالیٰ نے اسے جو کچھ عطا فرمایا ہے اگر یہ اس کا اللہ تعالیٰ کی طرف سے اعزاز ہے تو جس کو اللہ نے عزت بخشی ہے اس پر تم کو حسد کرنے کا کیا حق؟ اور اگر کسی دوسری وجہ سے (یعنی آزمائش کے لیے) عطا کیا ہے تو جس کو جہنم میں جانا ہے اس سے حسد کا کوئی معنی نہیں۔ (احیاء العلوم، امام غزالی)

(۷) حضرت ابو رداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: جو کوئی موت کو بہت زیادہ یاد کرے گا، وہ نہ تو خوش ہو گا اور نہ کسی دوسرے پر حسد کرے گا۔ (کیمیاء سعادت)

(۸) حسد قابض داری کو ختم کرنے والا ہے۔  
 (۹) حسد سے حقوق انسانی کی پامالی ہوتی ہے۔  
 (۱۰) حسد والا آدمی اختلاج قلب کا شکار ہو جاتا ہے، جو اس کی موت کا سبب بنتا ہے۔  
 (۱۱) حسد کی آگ میں جلنے کی وجہ سے دنیا کے کار و بار میں بھی پیچھے ہو جاتا ہے۔  
 (۱۲) حسد اپنی عاقبت بھی بر باد کرتا ہے اور دنیا بھی، یعنی خسرو الدنیا والآخرۃ کا مصدق ہوتا ہے۔

(۱۳) حسد بہیشہ رنج غم میں بنتا رہتا ہے جس سے اس کو سوائے نقصان کے فائدہ نہیں۔  
 (۱۴) ہر چیز کا کچھ فائدہ نہ ہوتا ہے، حسد میں کچھ فائدہ نہیں۔  
 (۱۵) حسد سے شیطان خوش ہوتا ہے اور خدا نار ارض۔

(۱۶) حسد ناشکری ہے اور ناشکری عذاب الہی کو دعوت دیتی ہے، جیسا کہ قرآن میں آیا ہے: لَئِنْ كَفَرُتُمْ أَنْ عَذَابِي لَشَدِيدٌ،  
 (۱۷) حسد کی وجہ سے حسد کفر کے قریب ہو جاتا ہے، ایلیس کی مثال سامنے ہے کہ اس نے حضرت آدم علیہ السلام کی عظمت برداشت نہ کی اور کفر کر بیٹھا۔

**ترک حسد کے فوائد و اثرات:**

(۱) حسد سے نچنے والا ہدایت یافتہ ہوتا ہے۔  
 (۲) حسد سے دوری دخول جنت کا سبب ہے۔  
 (۳) حسد سے پرہیز کرنا باعث تجات و فلاح ہے۔  
 (۴) حسد سے دور رینے والا مخلوق میں مقبول ہوتا ہے۔  
 (۵) حسد سے احتناب کرنا قریب خداوندی کا ذریعہ ہے۔

**اقوال سلف**

(۱) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: بری خصلتوں میں حسد سے بڑھ کر کوئی خصلت نہیں، اور فرمایا ہر آدمی کو تو میں راضی کر سکتا ہوں، مگر جو کسی نعمت پر حسد کرنے والا ہو تو اس کو کوئی راضی نہیں کر سکتا، کیوں کہ حسد مخصوص زوال نعمت سے راضی ہوتا ہے۔ اسی لیے کہا گیا ہے: کل العدا و قد ترجی اماتتها الا عداوة من عاداک من حسد ترجمہ: ہر دشمنی کا علاج ہے، مگر وہ دشمنی لا علاج ہے جو کسی حسد کے اندر حسد کی وجہ سے پیدا ہو۔

(۲) حضرت وہب بن منبه فرماتے ہیں: حسد کی تین نشانیاں ہیں:

پڑو، اس کو کوئی سزا ملت دو کہ وہ خود ہی اپنی حسد کی آگ میں جل رہا ہے، یہی سزا کیا اس کو کم ہے؟  
اور ایک شاعر نے حسد کے بارے میں کہا ہے:

یا حاسد الی علی نعمتی اندی علی من اسات الادب  
اسات علی اللہ فی حکمہ لانک لم ترض لی ما وہب  
فاحزاک ربی بان زاد نی وسد علیک وجہ الطلب

ترجمہ: (۱) اے میرے حاسد جو میری اللہ کی دی ہوئی نعمت پر حسد کرنے والا ہے، کیا تو  
جانتا ہے کہ کس کے ساتھ تو برائی کی ہے۔

(۲) تو نے اللہ کے فیصلے میں اس کے ساتھ برائی کا ارتکاب کیا ہے، اس لیے کہ اس نے  
مجھے جو عطا فرمایا ہے تو اس سے راضی نہیں۔

(۳) تو میرے رب نے تجھے یوں رسوائیا کہ اس نے مجھے مزید نعمتوں سے نواز دیا اور  
تیرے اور پاس نے طلب کے دروازوں ہی کو بند کر دیا۔

کیوں کہ حاسد وہ نہیں جو خود نعمت کا طالب ہو بلکہ اس کو تھپڑ زوال نعمت غیر کی فکر ہوتی ہے۔  
اور ابو الحسن تہامی شاعر نے کیا پتے کی بات کہی ہے:

انی لارحم حاسدی من حرمما ضمانت صدورهم من الاوغار  
نظر واصنیع الله بی فیعونهم فی جنۃ و قلوبهم فی السار  
ترجمہ: (۱) میں اپنے حاسد پر ضرور تر کھاتا ہوں اس وجہ سے کہ ان کے دل خود کینے کی  
آگ میں جل رہے ہیں۔

(۲) اللہ نے میرے ساتھ جو مہربانی کی ہے اس کو تو وہ دیکھتے ہیں، گویا کہ ان کی آنکھیں  
جنت کا نظارہ کر رہی ہیں، مگر ان کے دل حسد کی وجہ سے جہنم کی آگ میں جل رہے ہیں (حاشیہ  
الترغیب والترہیب)

یعنی وہ اللہ کی دی ہوئی نعمت کو نظریں اٹھا کر دیکھتے ہیں، جو کہ جنت کے مثل ہے لیکن  
اس سے خوش ہونے کے بجائے اندر اندر کرڑتے ہیں، یہ کڑھنا گویا اللہ کی نعمت سے کڑھنا ہے اور  
جہنم کی آگ میں جلنا ہے، اور حاسد کا انجام بھی جہنم ہی ہے۔

حاسد کی سزا میں  
حضرت فقیہ ابوالیث سمرقندی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں:  
حسد تمام برائیوں سے زیادہ مہلک ہے، کیوں کہ محسود پر اس کا اثر ہونے سے پہلے ہی حاسد  
اس کی وجہ سے پانچ سزاوں میں بٹلا ہوتا ہے

(۸) حضرت سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: (۱) ہمیشہ خاموش رہا کر پر ہیزگاری  
حاصل کرے گا۔

(۲) دنیا پر مت لپا کر اس سے قوی الحافظ ہو جائے گا۔

(۳) اور طعنہ زن مت بن، تا کہ لوگوں کی زبان سے محفوظ رہے۔

(۴) حاسد مت بن، تا کہ تیری فہم میں تیزی آئے۔ (ایضا)

(۵) حضرت حاتم اصم نے فرمایا:

(۱) کینہ پر وارادی دین دار نہیں ہوتا۔

(۲) اور عجیب لگانے والا عبادت گزار نہیں ہو سکتا۔

(۳) چغل خور محفوظ نہیں رہتا۔

(۶) اور حسد کرنے والا نصرت خداوندی سے محروم رہتا ہے۔ (ایضا)

(۷) علامے حسد کو فوایش (بے حیائی کے کاموں) میں شارکیا ہے، قرآن میں آیا ہے:

لَا تَقْرِبُوا الْفَوَاخِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ۔ (الانعام: ۱۵۱)

اور بے حیائیوں کے قریب میں جاؤ جوان میں سے کھلی ہوئی ہیں اور جو چچپی۔ تو چچپی ہوئی  
حسد ہے۔

(۸) سلف صالحین نے فرمایا: سب سے پہلی غلطی انسانوں میں حسد کی پیدا ہوئی اور پھر اس  
کے نتیجے میں ہانپل کا قتل ہوا۔

(۹) سب سے پہلے حسد شیطان نے کیا، چنانچہ حسد ہی کی وجہ سے حضرت آدم کو بجہ نہیں  
کیا، باوجود یہ اللہ تعالیٰ نے سجدہ کا حکم دیا تھا، اس سے معلوم ہوا کہ حسد ہمیں پر بندے کو عمل  
کرنے سے روک دیتا ہے۔ اور نافرمان بنا دیتا ہے۔  
ایک شاعر کا قول ہے۔

اصبر علی کید الحسو دفان صبر ک قاتلہ  
کالنار تاکل نفسها ان لم تجد ماتاکلہ

ترجمہ: حاسد کے حیلہ و مکر پر صبر کر، اس لیے کہ تیر اصبر کرنا ہی اس کا قاتل ہے، بالکل ایسے  
ہی کہ آگ خود کو کھاتی اور ختم کرتی رہتی ہے اگر اس کو کوئی ایسی چیز نہ ملے جسے وہ کھائے۔ یہی حال  
حاسد کا ہے کہ وہ محسود کا کچھ بگاڑنہیں پاتا ہے بلکہ اپنا ہی نقصان کرتا ہے اور حسد کی آگ میں جلتا  
اور گھٹتا رہتا ہے۔

اس مضمون کو حضرت شیخ سعدی نے ایک جگہ گلستان میں بھی تحریر فرمایا ہے کہ حاسد کے پیچھے

نعمت سے کڑھنا ہے اور اس کی دی ہوئی نعمت کے زوال کی خواہش کرنا ہے، جو پر لے سرے کی نادانی اور خالص شیطانی سوچ ہے، تو ان شاء اللہ جلد حسد کی آگ بجھ جائے گی اور اس کے عظیم نقصان سے نجگ جائے گا۔

حسد کے بارے میں بندگان خدا کے اقوال اور ان کا طرزِ عمل  
آدمی اگر پاک باطن اور صاف دل ہو تو وہ کسی کی نعمت پر حسد نہیں کرتا، جیسا کہ صوفیہ کرام کہ وہ کسی مسلمان سے حسد نہیں کرتے بلکہ اللہ کے حسد کرنے والوں کے ساتھ خیر خواہی سے پیش آتے ہیں، ہمیں ان پاکان امت سے درس لینا چاہیے، ان کے نقش قدم پر چلنے کی کوشش کرنی چاہیے کہ یہی لوگ اللہ کی بارگاہ میں مقبول ہوتے ہیں اور عمدہ انسان کی قدر و عظمت والوں پر چھائی رہتی ہے، دنیا کے غمتوں سے بے پرواہ ہوتے ہیں اور یہی گروہ آخرت میں بھی بے فکر ہو گا جیسا کہ رب عز و جل کا ارشاد ہے،۔ الا ان اولیاء اللہ لا خوف عليهم ولا هم يحزنون۔ (پیس: ۱۰/۲۲) سن الو!

بے شک اللہ کے ولیوں پر نہ کچھ خوف ہے اور نہ کچھ حُمُم۔ (کنز الایمان)  
لہذا ایسے پاکیزہ نفوس کی پیروی کرنا، ان کی زندگی کو مشعل راہ بنانا ہی کامیابی کی ضمانت ہے کیوں کہ یہ لوگ جو کچھ کرتے اور کہتے ہیں خالص اللہ کے لیے کرتے ہیں، اس لیے ان کی باتوں میں اثر انگیزی بھی خوب ہوتی ہے۔  
ذیل میں حسد اور کینے سے متعلق صوفیہ عظام کے ارشادات و واقعات پیش کیے جاتے ہیں۔  
جن کا مطالعہ حسد کی آگ بجھانے اور دلوں کے زنگ دور کرنے کے لیے بہت کافی ہے۔

(۱) حضرت احلف بن قیس رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے تھے: کسی حسد کو آرام نصیب نہیں ہوتا اور نہ کسی بد اخلاق کو سیادت ملتی ہے۔ کیوں کہ حسد کی عادت میں جاننا ہے اور جلنے والے کو آرام کیسے ملے گا اور بد اخلاق آدمی سے لوگ دور بھاگتے ہیں لہذا ادوہ لوگوں کی قیادت و سیادت ہر گز نہیں کر سکتا اور اگر اسے سیادت کا منصب مل بھی جائے تو بد خلقی کے ساتھ وہ اپنی ذمہ داری نبھا نہیں سکتا۔

(۲) حضرت فرقہ تھجی رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:-  
حسد ترک کرنے کا علاج زہد (دنیا سے بے رغبتی) اختیار کرنا ہے اور جس کو دنیا مرغوب ہو تو اس کو حسد لازم ہے، یعنی پھر وہ حسد سے نہیں نجگ سکتا۔  
(۳) حضرت سفیان ثوری فرماتے تھے:

حسد سے سوچنے سمجھنے کی صلاحیت ختم ہو جاتی ہے، جو فہم و فراست میں خوبی پیدا کرنا پاہتا ہے وہ کسی پر حسد نہیں کرتا، اور میں بعض اوقات نئے کپڑے اس لیے نہیں پہنتا کہ

(۱) حسد کی وجہ سے حسد کو ایسی مصیبت سے دوچار ہونا پڑتا ہے جس پر اسے کوئی اجر نہیں ملتا۔  
(۲) حسد کی وجہ سے حسد ایک مسلسل (اور بے فائدہ) غم میں بیٹلا رہتا ہے، جب کہ دوسرے مصائب اور غم پر جو وظاب کا وعدہ ہے۔  
(۳) حسد کی ہر طرف نہ مت ہی ہوتی ہے، تعریف کوئی نہیں کرتا۔

(۴) حسد سے خدا نا راض ہوتا ہے،  
(۵) حسد پر توفیق خیر کا روازہ بند ہو جاتا ہے۔ (تسبیہ الغافلین)  
اس لیے اس کو ہر وقت برائی ہی سمجھتی ہے، نیکیوں کی طرف توجہ نہیں ہوتی، اور اگر کبھی توجہ ہوئی بھی تو نیکیوں میں اس کا جی نہیں لگتا۔

حضرت احلف بن قیس فرماتے ہیں:-  
(۱) حسد کو بھی راحت نہیں ہوتی، وہ ہر وقت حسد کی آگ میں جلتا ہے۔  
(۲) بخیل کے اندر وفاداری نہیں ہوتی۔  
(۳) تگ دل کا کوئی دوست نہیں ہوتا۔  
(۴) جھوٹے میں مروت نہیں ہوتی۔  
(۵) خائن قبل اعتماد نہیں ہوتا۔  
(۶) بد اخلاق کے اندر محبت نہیں ہوتی۔

حسد سے بچنے کی تدابیر  
حضرور رسول پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: تین چیزوں میں اکثر لوگ بیٹلا ہیں، (۱) بدگانی (۲) بدفانی (۳) بدفانی۔ کسی نے عرض کیا یا رسول اللہ! ان تینوں کے شر سے بچنے کی کیا تدابیر ہے؟ فرمایا:  
(۱) کسی سے اپنا حسد ظاہر نہ کرو اور محسود کی برائی نہ کر۔

(۲) کسی مسلمان کی طرف سے بدگانی ہو تو اس کو صحیح نہ جان، جب تک مشاہدہ نہ کر لے۔  
(۳) کہیں جاتے ہوئے راستے میں کیڑا کیا کو اور غیرہ نظر آئے، یا تیرا کوئی عضو پھر کے تو اس کی طرف دھیان نہ دے اور گزر جا (ان سے بدفانی نہ لے) اس طرح تو ان کے شر سے محفوظ ہو جائے گا۔ (تسبیہ الغافلین)

حسد سے بچنے کی آسان تدابیر یہ بھی ہے کہ جس کو اپنے سے بڑا دیکھے اور دل میں حسد کی چیگاری سلگنا شروع ہو تو فرایہ سوچ لے کہ جو کچھ منصب اور دولت ہے سب اللہ ہی کی دی ہوئی نعمت ہے، اس پر اعتراض کرنا اور اس کے زوال کی خواہش کرنا گویا اللہ سے مقابلہ کرنا ہے، اس کی

میرے پڑوئی یا کسی دوسرے کے دل میں حسد نہ پیدا ہو۔  
(۲) حضرت تیجی بن معاذ رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے تھے۔

محسود کے پاس جونعت ہے اس کی وجہ سے وہ اس شخص یعنی حاسد سے بہتر ہے جس کے پاس نعمت نہیں جس پر حسد کیا جائے تو اس کو چاہیے کہ اللہ کی اس نعمت پر شکر ادا کرے اور حاسد کو معذور سمجھے۔

(۵) حضرت وہب بن مدبہ رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

حسد سے بچو یہ پہلا گناہ ہے جس کے ذریعہ آسمان میں اللہ کی نافرمانی کی گئی، (یعنی شیطان نے حسد کی وجہ سے حضرت آدم علیہ السلام کو سجدہ نہیں کیا) اور یہی وہ پہلا گناہ ہے جس کے ذریعہ زمین پر اللہ کی نافرمانی کی گئی۔ (یعنی ہابیل کا قتل)

(۶) حضرت میمون بن مہران رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے تھے:

اگر تم چاہتے ہو کہ اس شخص کے شر سے نج جاؤ جو تم سے حسد کرتا ہے تو اپنے کاموں کو اس سے پوچیدہ رکھو۔

(۷) حضرت محمد بن سیرین (تابی) رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے تھے: میں نے کسی شخص سے اس کی دنیا یادِ دین کی وجہ سے کبھی حسد نہیں کیا اور یہ اللہ کا مجھ پر بہت بڑا احسان ہے۔

(۸) حضرت مالک بن دینار رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے تھے:

قراء (یعنی علماء) کی شہادت دوسرے لوگوں کے خلاف جائز قرار دیتا ہوں لیکن ان کی آپس میں شہادت جائز نہیں قرار دیتا ہوں کیوں کہ یہ لوگ آپس میں حسد کرنے والے ہوتے ہیں، اور ایسا ہی حضرت مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی فرمایا کرتے تھے۔

(۹) حضرت ابن سماک رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرمایا کرتے تھے:

حاسد کی علامت میں سے ایک علامت یہ ہے کہ وہ لالج کی وجہ سے تم سے قریب ہو گا اور اس کی برسی طبیعت اسے تم سے دور کر دے گی، (یعنی جب اس کی طبع پوری نہ ہوگی تو دور ہو جائے گا) اور لوگوں میں سب سے زیادہ حسد کرنے والے قریبی لوگ اور پڑوئی ہوا کرتے ہیں، کیوں کہ وہ اس کی نعمت کو دیکھتے ہیں جس کی وجہ سے حسد کرتے ہیں، بخلاف دوروں کے، کہ ان کو دیکھنے کا موقع ہی نہیں ملتا۔

(۱۰) اسی وجہ سے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت ابو موسیٰ اشعري رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو لکھا کہ قرابت داروں کو ہو کرہ (دورہ کر) ملاقات کر جایا کریں، لیکن پڑوئی نہ بنیں (کہ اس کی وجہ سے قرابت داری میں فرق آجائے گا) (تنبیہ المغترین للام اشعرانی

ص ۱۵۸-۱۵۹، برکات رضا پور بندر)

اولیاء اللہ اور صوفیہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے اخلاق کریمانہ سے یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ یہ حضرات اپنے دشمنوں اور حاسدوں کی بھی تعریف و توصیف میں لگ رہتے ہیں اور ہمیشہ ان کا ذکر بھلائی سے کرتے ہیں۔

اب ذیل میں اس قسم کے بعض واقعات بھی ملاحظہ کرتے چلیں۔

(۱) حضرت عمر بن عاص اور خالد بن ولید رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے درمیان کچھ بات تھی، لوگوں نے ایک دن حضرت خالد کے پاس عمر کا تذکرہ کیا تو انہوں نے حضرت عمر و کی تعریف کی اور ان کی خوبی بیان کی، تو آپ سے کہا گیا کہ وہ تو آپ کو پسند نہیں کرتے، تو حضرت خالد نے ارشاد فرمایا: ہمارے اور ان کے درمیان جوبات ہے وہ دین تک نہیں پہنچی ہے۔ (یعنی ہمارا اور ان کا اختلاف کسی دین کی معااملے میں نہیں ہے کہ ہم اس کا لحاظ کریں)

(۲) حضرت امام عبد الوہاب شعرانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ (متوفی ۳۹۷ھ) مصنف تنبیہ المغترین فرماتے ہیں:

الحمد للہ میں اس وصف سے متصف ہوں یعنی ان فقراء اور علماء کے مناقب بیان کرتا ہوں، اور جو مجھ سے دشمنی رکھتے اور حسد کرتے ہیں حظ قلص کے لیے میں ان میں کسی سے دشمنی نہیں کرتا کیوں کہ میں ان کو دیکھتا ہوں، اپنے کو نہیں دیکھتا۔ (تنبیہ المغترین ۲۵۲: ۳۹۷ مطہر مرکز برکات رضا پور بندر، گجرات)

دل ہی دل میں یہ کہنے لگا کہ میں آپ کو جانتا تو نہیں مگر آپ کے پاس پہلی بار آیا ہوں اور پھر سات سالوں سے میں ایسے ہی سر جھکائے بغیر نکلتا رہا ہوں، لیکن آج بہت پریشان ہو کر آپ کی بیہاں حاضر ہوا ہوں اور اب ان دیوی دیوتاؤں سے میرا یقین اٹھ گیا ہے اس لیے میں آپ سے دعا کرتا ہوں کہ میری نوکری کی ہو جائے تو میں پھر آپ کے بیہاں میں حاضری دوں گا، مجھہ وہاں تقریباً سات آٹھ کھنچہ ٹھہر نے کاموں ملا۔ اس کے بعد میں وہاں سے اپنے گھر چلا گیا۔

نوکری سے دس دن کے بریک کے بعد میں پھر ڈیوٹی پر چلا گیا اور وقت نکلتے نکلتے دوبارہ ۸۹ دن گزر گئے لیکن مجھے حیرانی اس وقت ہوئی جب ہر بار کی طرح اس بار مجھے کسی اعلیٰ افسر نے بریک کے لیے نہیں کہا جب دس پندرہ روز گزر گئے تو خبر ملی کہ اس کی نوکری پر لگے بریک کو ختم کر کے اس کو یکے طور پر نکھنپ کر لیا گیا ہے، اس وقت میری خوشی کا کوئی ٹھکانہ نہیں رہا۔ اس طرح مجھے کی نوکری مل گئی، اور کھنپا ضلع لدھیانہ بخارا میں میرا تبادلہ ہوا، نوکری کرتے کرتے بہت زمانہ گز گیا، لیکن ان بزرگ کے مزار پر کبھی حاضر نہیں ہو سکا، اور میں نے اس کو نظر انداز کر دیا، اس دوران میں نے اپنا تبادلہ اپنے گھر کے پاس کر دیا اور ہر روز گھر سے جانے لگا، تب زندگی میں بڑی مشکلات کا سامنا کیا لیکن مشکلیں اور بڑھنیں، ۱۹۹۲ء تک مشکلیوں میں گھر ارہا، اسی دوران میرا ایک دوست جو اجمیر شریف خواجہ غریب نواز کے دربار میں حاضری دیا کرتا تھا، اس نے میری مشکلیوں کو بجا نپتے ہوئے کہا کہ آپ بھی خواجہ صاحب اجمیر شریف کے دربار میں حاضری دے آئیں، ان سے صلاح و مشورے کے بعد جون ۱۹۹۲ء میں پہلی بار میں اجمیر شریف خواجہ غریب نواز کے دربار میں حاضر ہوا، مجھے وہاں بہت ہی سکون ملا، اس کے بعد تو مجھے کہ میری زندگی ہی بدلتی۔

جب میں اجمیر شریف سے گھر والپس لوٹا اور وہاں کا واقعہ جب میں نے اپنے گھر والوں سے شیر (Share) کیا تو بڑی خوشی حاصل ہوئی، گھر آنے کے بعد روزانہ ڈیوٹی پر جانا جاری رہا، اسی دوران مجھے یاد آئی کہ کیوں نہ میں ان بزرگ عبداللہ ثانی کے مزار پر جا کر آؤں اور ان کی بارگاہ میں ماتھا نیک لوں۔

چھ سال بعد جب میں حضرت عبداللہ ثانی کے مزار پر حاضر ہوا تو میری زندگی کا نیا سفر شروع ہوا انہوں نے مجھے اسلام (خدا کا راستہ) دکھایا، اور جب بھی مجھے ضرورت پڑتی، میں وہاں چلا جاتا، ۱۹۹۲ء سے لے کر ۱۹۹۷ء تک میں نے لگا تاریخ اسلام کی جانکاری لی اور ایک اچھے پیر کی تلاش میں لگ گیا، ادھر ادھر، جہاں بھی پاتا تاچلا جاتا، خواجہ غریب نواز کے ساتھ میری عقیدت اور بڑھ گئی، سال میں آٹھ، دس بار میں اجمیر شریف حاضر ہونے لگا، ۱۹۹۲ء سے لے کر ۱۹۹۷ء تک میں نے اچھے کامل اور قابل پیر کی تلاش میں لگا رہا، اس کے لیے میں بخارا، ہریانہ، یوپی، راجستان

## خدا کی طرف واپسی

میں سبھاش چند بن بابا چند چوند ہیٹری ضلع موبالی کا باشندہ ہوں، ان دنوں پر انابس اسٹینڈ لال ڈومنڈی پنجاب میں رہ رہا ہوں، اللہ تعالیٰ کی محبت بزرگوں سے وراثت میں ملی، اسی شوق و محبت کی وجہ سے دل میں ہمیشہ اسی بات کی خواہش رہی کہ اللہ سے ملاقات اور اس کا وصال حاصل ہو۔ ہندو مذہب سے تعلق رکھنے کی وجہ سے مورتی پوچا اور دیوی دیوتاؤں کی آزاد ہنا شروع کی اور محبت جو وراثت میں ملی اس کی وجہ سے دیوی دیوتاؤں کی پوچا کی ۱۹۸۹ء تک کڑی محنت کی اور ہندو رسم کے مطابق ہفتے میں تین یا چار دن برت رکھ کر ان دیوی دیوتاؤں کو منانے کی کوشش کی، اور ہر طرح کے جتن کیے، ۱۹۸۶ء میں پیالا ضلع سامانہ میں پنجاب حکومت کے نہری و بھاگ میں نوکری جوان کر لی، اور وہیں میں اپنی بواجی کے پاس سامانہ کے قریب رہنے لگا۔ وہاں سے میں ہر روز ڈیوٹی پر جاتا رہا، یہ سلسہ ۱۹۸۹ء تک چلتا رہا، لیکن پنجاب سرکار کے قانون کے مطابق ۸۹ دنوں بعد ڈیوٹی میں بریک ڈال دیا جاتا اور تین چار روز کے وقفے کے بعد دوبارہ ڈیوٹی پر بلا لیا جاتا، میں نے اس زمانے میں سمجھی دیوی دیوتاؤں کی پوچا کی، لیکن میری نوکری کی نہیں ہوئی، جب میں اپنے آفس کی طرف نکلتا تھا تو اسے میں ایک بزرگ عبداللہ ثانی کا مزار آتا تھا جہاں اس علاقے کے لوگ بہت آیا کرتے اور اپنی مرادیں حاصل کرنے کے لیے حاضری دیا کرتے، میں ان کو روزانہ دیکھا کرتا تھا۔

۳۱ مارچ ۱۹۸۹ء کے زمانے میں عادت کے مطابق میری نوکری میں بریک ڈال دیا گیا، اس کی وجہ سے میں کافی مایوس ہوا، دکھے دل کے ساتھ جب میں ڈیوٹی سے گھر کی طرف لوٹ رہا تھا تو راستے میں ان بزرگ کا مزار آیا، اور اس وقت میرے دل میں تمنا جاگی کہ کیوں نہ میں بھی ان بزرگ کی مزار پر ماتھا نیک کر کے اپنی مراد مانگوں، میں ان کے مزار پر حاضر ہوا، وہاں پہنچنے پر بجیب ساناظارہ دیکھنے کو ملا اور دل کو بہت سکون حاصل ہوا، میں نے وہاں حاضری پیش کی اور دعا کی اور

وابس آگیا، میری گھر والپسی کے ایک ماہ بعد ہی مجھے فون پر پتا چلا کہ میاں حضور سرکار دلی پٹنی گئے ہیں اور پنجاب آ رہے ہیں، اس وقت میری خوشی کی کوئی انہائیں رہی، جب سرکار میرے گھر آگئے اور میرے پاس پانچ دن رکے، تب میں نے سرکار سے پھر سے اپیل کہ مرید کر لیں، تب سرکار نے قبول کرتے ہوئے مجھے میری پتی اور بچوں کو اسلام قبول کرایا اس طرح ہم سرکار کے مرید ہو گئے، اس دن اسلام میں داخل ہونے کے بعد بہت کچھ سیکھنے کو ملا، جب بھی کوئی پریشانی ہوتی ہے، ہم سرکار کے پاس حاضر ہو کر ان کو اپنی پریشانی کے بارے میں بتاتے تو پریشانی کا نام و نشان ختم ہو جاتا، اس کے بعد دھیرے دھیرے میرے دوست رشتے دار میرے پیر ابو میاں حضور کی بارگاہ میں حاضر ہونے لگے اور میرے پیر کی رحمت سے بہت سارے لوگوں نے اسلام قبول کر لیا اور خدا کے راستے پر پل پڑے، میں آج کے دور میں تو یہی کہوں گا کہ خدا کے راستے کی تمنا سمجھی کو تو ہے مگر اپنی سوچ کے مطابق جب انسان کو کوئی سچا پیر، گرو، سنت، مارگ درشک (رہنمایاں) نہیں ملتا تب تک وہ انسان بھکلتا ہی رہتا ہے، اور اس بھکلنے میں اپنی پوری زندگی بر باد کر لیتا ہے۔

میں اس خدا کا شکر گزار ہوں جس نے مجھے اپنے رسول محمد ﷺ کا راستہ دکھایا، جب پورا مرید ہونے کے بعد سات آٹھ سال گزر گئے تو میرے پیر نے مجھے حج کرنے کی طرف دھیان دلایا اور کئی سالوں کے انتظار کے بعد آخر وہ دن بھی آیا جب میرے آقانے مجھے مکہ مدینہ بلایا، چنانچہ میں اور میری پتی حج کے سفر کے لیے پل پڑے، ۵-۲۰۱۰ نومبر کو یہ مبارک دن آیا، اس وقت بھی میری دل میں یہ تمنا ہی کہ وہاں میرے پیر، گرو بھی اگر میرے ساتھ ہو تے تو اس کا مزہ کچھ اور ہوتا۔ میں بہت خوش نصیب نکلا، مجھے پتا چلا کہ میرے پیر بھی مکہ شریف پٹنی گئے ہیں، اللہ نے میری یہ دعا بھی قبول کر لی اور میں نے یہ حج اپنے پیر کی موجودگی میں پورا کیا، آج میرے پیر کی مہربانیوں سے میری زندگی اور پورے پریوار کی زندگی بدل گئی ہے اور بہت سارے لوگ میرے سچے پیر سے فیض حاصل کر رہے ہیں اور کرتے رہیں گے، میں تو اس خدا سے بھی دعا کرتا ہوں کہ اے اللہ! میرے پیر کے روپ میں تو نے اپنا ایک روشن چراغ اس زمین پر بھیجا ہے، یہ روشن چراغ پوری دنیا میں روشن کر کے ہر انسان کے دل میں ایک سچے پیر کی طلب دے۔ اسلام کو اور روشن فرم اور ہم کو اپنی ملاقات کروادے۔

اور ہماں چل جہاں تک ممکن ہو سکا، آتا جاتا تاہا، لیکن ہر بار مجھے مایوسی ہوئی کیوں کہ کہیں بھی مجھے قابل پیر یا گرو نہیں ملا۔

آخر کار ۱۹۹۸ء میں پھر ایک بار خواجہ غریب نواز، اجیمیر شریف کے دربار میں حاضر ہوا، وہاں جا کر ان کے مزار پر شکایت کی کہ اے غریب نواز! ہندوستان کے مالک! دلوں کے ولی! کیا آج اسلام میں ایسا کوئی کامل پیر یا بزرگ ہندوستان میں نہیں ہے، اگر ہے تو کہاں ہے؟ مجھے بتا دیا جائے، جب رات کو سوکھے لوگ سوکھے، اجیمیر شریف خواجہ صاحب کا دروازہ بند ہو گیا تو میں وہاں دروازے کے باہر بیٹھ کر، دل ہی دل میں خواجہ صاحب سے بھی سوال کرتا رہا کہ اے غریب نواز! مجھے میرے سوال کا جواب دیجیے۔ خواجہ صاحب غریب نواز نے میری مراد پوری کی، جب میں آنکھ بند کر کے بھی سوال دل ہی دل میں کر رہا تھا تو مجھے میرے پیر ابو سعید میاں حضور سرکار کا پتا بتایا گیا۔ یہ ایک بار نہیں ہوا بلکہ جب بھی آنکھ بند کرتا تو خواب میں ان کے بارے میں بتایا جاتا، اور کہا جاتا کہ سید سراواں نزدیک اللہ آباد یوپی، جاؤ، ان کا پتہ بتایا گیا۔

میں دوسرے دن خواجہ صاحب اجیمیر شریف کے دربار سے اجازت لے کر بغیر کسی کو بتائے الہ آباد کی طرف چل پڑا۔ میرے ساتھ میری بیوی اور میرا چھوٹا بیٹا بھی تھا، الہ آباد ریلوے اسٹیشن پٹنی کر میں خواب میں بتائی گئی جگہ سید سراواں پوچھتے پوچھتے پٹنی گیا، جیسے ہی میں ابو سعید میاں حضور کی خانقاہ میں پکنچا تو سامنے میاں حضور نظر آئے، ان کے سامنے بہت سارے لوگ بیٹھے تھے، اللہ، اس کا ذکر، اور اس کی باتیں چل رہی تھیں، اس دوران میں نے سلام کیا اور بیٹھ گیا، جب سارے لوگ چلے گئے تو تھوڑی دیر بعد سرکار میاں حضور صاحب سے ایکلے میں ملاقات کا وقت ملا، انہوں نے میرا نام اور پتا پوچھا، میں نے کہا کہ میں لاں ڈو، پنجاب سے آیا ہوں، جیسے ہی میں نے یہ کہا تو ابو میاں سرکار نے مسکراتے ہوئے کہا کہ بیٹی! میرے پاس خواجہ غریب نواز اجیمیر شریف نے بھیجا ہے، آپ پنجاب سے نہیں وہاں سے آئے ہو، یہ بات مجیسے میں نے سنی، تو میری آنکھیں اور میرا منہ کھلا کا کھلا رہ گیا، اسی وقت میں نے دل ہی دل میں سوچا کہ آج میری تلاش پوری ہو گئی، اور مجھے قابل پیر اور گرو مل گیا۔

مجھے وہاں چار دن رکنے کے بعد واپس اپنے گھر پنجاب آنا تھا، میں نے سرکار ابو میاں حضور سے درخواست کی کہ سرکار مجھے بھی اپنا مرید کر لیں، تھی سرکار نے کہا میں آپ کو تو مرید آپ کے وہاں، گھر، پنجاب آ کر رہی کروں گا، اسی وقت مجھے ایک اور فکر ہوئی کہ سرکار ابو میاں حضور پتا نہیں کہ پنجاب آئیں گے، ابھی یہ بات میرے دل میں گھوم رہی تھی کہ ابو میاں حضور نے میرے دل کی بات کو پڑھ لیا، اور کہا کہ فخر مت کرو میں بہت جلد ہی پنجاب آ رہا ہوں، میں وہاں سے اپنے گھر

## تصوف- ایک انقلاب کی ضرورت

پیغمبر اسلام حضرت محمد ﷺ کی سیرت طیبہ کے وہ روشن پہلو جن کا زیادہ تعلق آپ کے اخلاق و کردار اور ترکیب نفس و تصفیہ قلب سے ہے انہیں ہی احسان و سلوک اور تصوف و طریقت کہا جاتا ہے۔ اصحاب رسول ﷺ کے درمیان جن کے اولین نمونہ اصحاب صفحہ تھے، جنہوں نے بہت سے علاق دنیوی سے بے نیاز ہو کر مسیح نبوی کے ایک مخصوص حصے میں مصروفی عبادت و ریاضت ہو کر اپنے شب و روزگار نے کوئی اپنا چک نظر بنا لیا تھا۔ یوں تو سبھی صحابہ کرام ہر اعتبار سے سیرت نبوی کے قرع، پاکیزہ نفس و پاکیزہ قلب اور جامع شریعت و سنت تھے، اور ہر شعبۂ زندگی میں ان کی بہت ساری مصروفیات تھیں، جب کہ اصحاب صفحہ ہر طرف سے یک سو ہو کر مسجد نبوی میں خلوت گزیں ہو گئے تھے۔

تصوف و طریقت کا مقصود اصلی اور مراجع کمال معرفت نفس کے ساتھ معرفت الہی ہے، اور اس معرفت الہی یعنی خداشاسی اور خدارسی کے لیے علم کی شکل میں کتاب الہی اور عمل کی شکل میں ذات نبوی یہ دو ایسے نور ہیں جن کی راہنمائی میں ہی صراطِ مستقیم پر گامزن ہو کر خداۓ سیوح و قدوس کی بارگاہ تک رسائی ہو سکتی ہے اور اس کا قریب حاصل کیا جاسکتا ہے۔

اسلامی تصوف کا امتیاز یہ ہے کہ وہ دنیا میں رہ کر دنیا سے بے نیازی کا حکم دیتا ہے۔ اہل و عیال سے رشتہ اخوت و محبت قائم رکھتے ہوئے ان کے حقوق کی ادائیگی کا حکم دیتا ہے۔ اسی طرح علم حاصل کرنے کی بطور خاص وہ تاکید کرتا ہے اور کسب معاش و رزق حلال و اکل حلال و صدق مقاول کی ہدایت دیتا ہے۔

ان ساری صورتوں میں حکم الہی کی تکمیل اور رضاۓ الہی کی طلب اس کا اصل مقصد ہوتا ہے یہی وجہ ہے کہ اسلامی تصوف کے حاملین خلق خدا کے درمیان رہتے ہوئے یہی ان سے مستنقی اور خلاق عالم کی طرف متوجہ اور اس کے فضل و احسان کے طالب ہوتے ہیں۔

## تحقیق و تنقید

تصوف اسلامی عقائد و اعمال کا مجموعہ ہے۔ معتقدات اسلامی کے خلاف تصوف کے اندر کوئی آمیزش ہمیشہ قابل قول رہتی ہے اور اعمال کی اصلاح کی طرف اس کی توجہ زیادہ مرکوز رہی ہے۔ قرآن حکیم و سنت رسول کے سلسلہ الذہب سے مسلک عقاید و اعمال ہی اصل و خلاصہ تصوف ہیں اور اسی اسلامی تصوف کے اہتمام والترام سے طہارت قلب پیدا ہوتی ہے اور وحانی تو انائی میں اضافہ ہوتا ہے۔

معراج تصوف و طریقت یہ ہے کہ خود را حق پر چلتے ہوئے دوسروں کی صحیح راہنمائی اور جس حد تک اپنی وسعت و استطاعت ہو خلق خدا کی حاجت روائی کی جائے۔ کسی فارسی شاعر نے اس حقیقت کا اپنے اس شعر میں اظہار کیا ہے:

طریقت بجز خدمت خلق نیست  
بہ تسبیح و تجادہ و دلّت نیست

چچے حاملین تصوف لوگوں کے قلوب کی آلاتیں دور کر کے انہیں صاف سفر کرتے ہیں اور انہیں اپنے رنگ میں رنگنے کی کامیاب کوشش کرتے ہیں اور خلق خدا کی طرف سے انہیں جو کچھ بھی ناخوش گوار باتیں پیش آئیں ان پر صبر کر کے تسلیم و رضاۓ الہی کی جانب اپنی ساری توجہ مبذول و مرکوز رکھتے ہیں۔

صوفیہ و مشائخ کی بارگاہ میں ہر طرح کے لوگ حاضری دیتے ہیں، جن کی تعلیم و تلقین وہ دایت کا وہ بہتر اسلوب میں فریضہ انجام دیتے ہیں۔ ان کے بیہاں تسبیح بات وہی ہوتی ہے جس کا رشتہ ان کے اسلاف سے ہوتے ہوئے سیرت نبوی تک پہنچتا ہے اور شریعت مطہرہ جس کی تائید و توثیق کرتی ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ کسی چچے صوفی کے بیہاں ہر خیال و رائے اور ہر بات کو صحیح قرار دیا جائے۔ بلکہ صحیح بات وہی ہوگی جس کی شریعت و سنت کی جانب سے اجازت مل سکے۔ اور اگر کسی نام نہاد صوفی کے ہاں سب کچھ صحیح اور سب کچھ جائز ہے تو ایسے ہی نام نہاد صوفی کو ”شیطان کا مسخرہ“ کہا گیا ہے۔

افسوسنا ک حقیقت یہ ہے کہ ہمارے مدارس و جامعات، ہمارا مسلم معاشرہ، بیہاں تک کہ ہماری خانقاہیں، اسلامی تصوف کے گروں قدر نہیں پیش کرنے سے عموماً قاصر ہیں۔ اور اس سے بھی زیادہ کمیہ یہ ہے کہ اس متاع عزیز کی طلب کا جذبہ بھی مفقود ہوتا جا رہا ہے۔ حالاں کہ اس وقت دنیا جس گردش مصائب و آلام میں گرفتار ہے، اور جس اضطراب و بے چیزی کا شکار ہے، اس کا تقاضا ہے کہ جگہ جگہ بزم تصوف آرائتے کی جائے، پیغام تصوف کو عام کیا جائے اور دوڑ حاضر کی مضطرب انسانیت کو روح تصوف سے قریب اور ہم آہنگ کرنے کی خاطر خواہ کوشش کی جائے۔

ہر عہد میں جلیل القدر صوفیہ و مشائخ کرام کا وجود رہا ہے، اور دنیا ان سے فیض حاصل کرتی رہی ہے۔ اس کے ساتھ ہی ساتھ تصوف کے سلسلے میں داخلی و خارجی سطح پر دو طرح کے خطرات کے طوفان عام طور پر برپائے جاتے رہے ہیں۔

(۱) خوف خدا سے عاری کچھ لوگ تصوف کا لبادہ اوڑھ کر شہرت طلبی، شکم پروری و دنیاداری کی مذموم حرکات کرتے رہے ہیں۔

(۲) روح شریعت و سنت سے نابد کچھ لوگ تصوف کو نشانہ تقدیم و تفیض بناتے رہے ہیں۔ ان دونوں خطرات سے وہ صوفیہ و مشائخ کرام امت مسلمہ کو محفوظ رکھتے چلے ارہے ہیں جو فی الحقیقت وارثین سیرت نبوی و حاملین تصوف و طریقت ہیں۔

اسلامی تصوف علم شریعت و سنت و اتباع شریعت و سنت کا عملی پیکر ہے۔ اور یہی پیکر محسوس نمائندہ تصوف اسلامی ہے جو تینی طور پر حق و صحیح اور نجات دہنده ہے۔

اسلامی تصوف محض نظری نہیں بلکہ عملی حقیقت ہے جس کی تعبیر یوں بھی کی جاتی ہے کہ تصوف قال نہیں بلکہ حال ہے۔ محض علم تصوف رکھنے والا شخص ساحل سمندر سے دور تماشائی کی طرح ہوتا ہے جو سمندر کے پانی سے سیراب نہ ہو سکے بلکہ اس کی ایک بھی یوندا اس کے حق کو ترکہ کر سکے۔

تصوف کا ارابطہ اسلام سے جتنا مضبوط و مستحکم ہوگا اس کا فیض بھی اسے اتنا ہی زیادہ حاصل ہوگا اور اسلام کی برکتیں اس کی زندگی کو کامیاب و کامراں بناتی رہیں گی۔

تصوف ازاول تا آخر جزو اسلام ہے۔ وہ اسلام جو قرآن حکیم اور سیرت نبوی کے آئینے میں آفتاب نصف النہار کی طرح روش اور عیاں ہے۔ یہی اسلام روح تصوف ہے۔ یہی اسلام اللہ کا پسندیدہ دین ہے۔ اسی دین اسلام کی تعلیم و تبلیغ کا سلسلہ ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر خیر البشر حضرت محمد رسول اللہ ﷺ تک جاری رہا اور قیامت تک یہی اسلام انسانوں کے درمیان جاری و باقی و قائم رہے گا۔ اسلام ہی دین واحد ہے جس کا کوئی ثانی نہیں۔ جس کی کوئی مثال نہیں۔ جس کا کوئی جواب نہیں۔ اس کے علاوہ جتنے مزومہ ادیان و مذاہب ہیں جن کے تبعین انہیں ادیان سماویہ سمجھتے ہیں ان کا نہ کوئی وجود ہے نہ کوئی حقیقت۔ یہ اسلام وحدت دین کا قائل ہے نہ کہ وحدت ادیان کا۔ اور اسلام ہی وہ دین واحد ہے جو منزل من اللہ ہونے کے ساتھ ہمیشہ کے لیے مقبول عنہ اللہ بھی ہے۔

دین اسلام ازاول تا آخر ایک ہی ہے اور شریعت محمدیہ کے علاوہ کوئی شریعت نہیں۔ یہی دین اسلام اُن سارے انسانوں کی نجات کا ضامن ہے جو اس پر کامل یقین رکھتے ہیں اور اس کے ارکان و فرائض و تعلیمات و اشارات کو دل سے تسلیم کرتے ہیں۔

آج کی ترقی یافتہ دنیا نے جسم کی خواہشات و مطالبات کی تکمیل کا سارا سامان مہیا کر لیا اور مادیت کی جتوں میں زمین و آسمان ایک کر دیا، لیکن روح کی تکمیل اور اس کی پیاس بجھانے کا اسے خیال تک نہ آیا۔ نتیجہ یہ نکلا کہ جو خطہ ارض جتنا زیادہ ترقی یافتہ سمجھا جاتا ہے وہاں کی انسانی روح اتنی ہی زیادہ مضطرب اور بے بے ہے۔ کہیں کہیں اپنی ترقی پر روح کی تکمیل کے لیے ہاتھ پاؤں مارنے کی کوشش کی جاتی ہے مگر روح کا اضطراب گھٹنے کے بجائے بڑھتا ہی چلا جاتا ہے۔ ایسے عالم اضطراب میں اگر خم خانہ تصوف کے چند قطروں کے پہکا کر ایسی روحوں کو شفا بخش دی جائے تو دور حاضر میں یہ انسانیت کی بہت بڑی خدمت ہوگی۔ اور یہ خدمت صحیح اسلامی تصوف کو عمل شکل میں پیش کرنے کی صورت ہی میں انجام دی جائیتی ہے۔

کاش کہ اس جانب توجہ دی جائے اور اس آواز کو دل کے کانوں سے سنا جائے جو ہر چیز جانب سے اٹھ رہی ہے۔ خدا کرے یہ عظیم سعادت کچھ سعید روحوں کے حصے میں آئے اور ان کی مسعود کوششوں سے ایک روحانی انقلاب برپا ہو سکے۔ ایسا ہونا مشکل تو ضرور ہے مگر ناممکن نہیں۔ بلکہ امکانات روشن سے روشن تر ہوتے چلے جا رہے ہیں اور صورت حال یہ ہے کہ

ہمه آہوں صحراء سر خود نہادہ برکف  
بہ امید آں کہ روزے بہ شکار خواہی آمد

☆☆☆

آ کچھ سنا دے عشق کے بولوں میں اے رضا  
مشتاق ، طبع ، لذتِ سوزِ گجر کی ہے

○○○

## تصوف کی اجمالی تاریخ

تصوف کے آغاز و ارتقا کے بارے میں دو مختلف نقطہ نظر ہیں، ایک راویتی ہے اور دوسرا تحقیقی ان دونوں میں جو ہری اختلاف ہے دونوں مکاتب فکر کے عالمبرداروں کے درمیان بھی اختلاف ہے اس اختلاف میں حقیقت اکثر ویژتھر کو جاتی ہے اختلاف کا سبب یہ ہے کہ راویتی نقطہ نظر کے حاملین کرام تصوف کے استناد و اعتمار کے لئے اس کا رشتہ قرآن و سنت سے جوڑتے ہیں، رسول اکرم ﷺ کو علوم طریقت کا اسی طرح سرچشمہ مانتے اور بتاتے ہیں جس طرح آپ ﷺ علوم شریعت کے مصدر تھے۔ محققین علماء محدثین اور صوفیہ بھی تاریخی حقائق و شواہد کے تناول میں طریقت کے آغاز و ارتقا کا جائزہ لیتے ہیں تو دوسری صورت نظر آتی ہے۔ (اس بحث کے ماندہ کے لئے ملاحظہ ہو: امام قشیری، المرسالہ القشیر یہ، امام غزالی، احیاء علوم الدین، بھجوری، کشف الحجب۔ جدید آمذین: فواد سرگین، تاریخ اثرات العربی، عربی ترجمہ محمود فہی جوازی، ریاض ۱۹۸۳ء۔ مقالہ تصوف، اردو دائرہ معارف اسلامیہ لاہور، ابن خلدون کے نقد و تبصرہ کے لئے، راغب الطباخ، تاریخ افکار و علوم اسلامی، اردو ترجمہ دہلی ۱۹۸۳ء دوم، ۱۵۰ اور ما بعد وغیرہ)۔

مشہور عام راویتی خیال یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے بخش نفیس طریقت کی بناؤالی اور اس کے اعمال و اشغال کی تکمیل کی بعثت سے قبل غار حرا میں رمضان المبارک کے دونوں میں جوار و عبادت کو تصوف و طریقت کا ایک سنگ میل بتایا جاتا ہے بیعت، خرقہ، شب گزاری، ذکر و فکر اور متعدد دوسرے صوفی اشغال و اعمال کے نبوی سننوں سے استناد کیا جاتا ہے۔ ذات نبوی ﷺ سے مسلسل اور غیر منقطع سلسلہ کی خاطر یہ خیال بھی پروان چڑھایا گیا ہے کہ آپ ﷺ نے بعض صحابہ کرام کو خاص علم طریقت عطا کیا ان میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ذات گرامی کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ ان سے یہ علم تصوف حضرت حسن بصری کو ملا اور ان کے بعد کی نسلوں کے نصیب آیا۔ (مقالہ نگار تصوف، اردو دائرہ معارف اسلامیہ، ماسینون نے ان خیالات کا اظہار کیا ہے۔

حضرت حسن بصری سے اک صوفی کی ملاقات کا ذکر بھی ان کی زاہدانہ طبیعت کے سبب کیا ہے لیکن وہ یہ بھی تسلیم کرتے ہیں کہ تصوف و طریقت کا سلسلہ دراصل دوسری صدی ہجری یا نویں صدی عیسوی کے بعد ہی ہوا تھا۔

متعدد دوسرے محققین اور صوفیہ نے بھی اس خیال و فکر سے اتفاق کیا ہے جن میں بڑے بڑے اساطین طریقت و شریعت شامل ہیں (قشیری رسالہ قشیری یا دو ترجمہ اسلام آباد ۱۹۰۷ء) اب چودہ، فارسی متن، ۲۸-۲۷: ذہب صفو الدین افہی کدر رہا، سہروردی، عوارف المعارف، حکومہ شیخ جنید بغدادی، نیز مختلف کتب تصوف و مقالات)۔

شیخ بھوری (علی بن عثمان جبلی، ۱۰۰۹/۲۰۰۰ء- ۱۰۷۲/۲۵۵) نے اپنی کتاب میں امام ابو الحسن الشویعی (م ۹۵۹/۳۸) کا ایک قول عظیم نقل کیا ہے: ”اج کل تصوف ایک نام ہے بغیر حقیقت کے، لیکن زمانہ سابق میں یا ایک حقیقت بھی بغیر نام کے،“ پھر بھوری رحمہ اللہ نے اس پر یہ اضافہ کیا ہے کہ صحابہ کرام اور سلف صالحین کے زمانے میں یہ نام موجود نہ تھا لیکن اس کی حقیقت ہر شخص میں جلوہ گرتی ہے۔“ شاید ہر شخص کا عموم مبالغہ آمیز لگے لیکن یہ حقیقت ہے کہ عہد نبوی اور عہد صحابہ کرام کے اکابر خواص میں تو بلاشبہ یہ حقیقت موجود تھی اور عوام کی اکثریت بھی اس سے غالی نہیں بھی کہ وہ تو دین خالص کا عظیمہ و شمرہ تھا۔ (سید الطائف شیخ جنید بغدادی، حکومہ کشف الحجب، حضرت بھوری دامت اکنچ بخش کے لقب سے معروف ہیں، کشف الحجب فارسی کے مولف ہیں اور عظیم عالم دین اور محدث و معلم بھی تھے۔ لاہور میں درس بخاری دیا۔ وہیں مدفون ہیں)۔

بر صغیر پاک وہند کے عظیم ترین محدث و مفسر اور صوفی و فقیہ حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی (احمد بن عبد الرحیم فاروقی حنفی، ۱۱۱۲، ۱۷۰۳- ۱۷۲۶/۱۱۲) ہیں۔ ان جیسا جامع شریعت و طریقت سلف صالحین میں بھی خال ملتا ہے اور خلف میں نابود ہے۔ حضرت شاہ رحمہ اللہ بطور محدث و عالم دین ایک نظر نظر رکھتے ہیں اور بطور صوفی و شیخ دوسراء، ان دونوں میں بسا اوقات تصادم نظر آتا ہے تصوف و طریقت کے آغاز و ارقاء کے بارے میں ان کا ایک خاص تحقیقی کارنامہ ہے جس پر بالعلوم زیادہ توجہ نہیں دی جاتی ہے۔ حضرت شاہ نے اپنی مایناز کتاب ہمعات میں اس کی تفصیل دی ہے اور دوسری کتابوں میں صرف اشارات سے کام لیا ہے وہ حقیقت آگیں ہے۔

شاہ ولی اللہ دہلوی نے تصوف و طریقت کے رجحانات سے بحث کی ہے جو دوسروں کے ہاں بالکل نہیں ملتی اس کا خلاصہ یہ ہے کہ تصوف و طریقت کے چار رنگ ہیں۔ ان کو بھی ”دورہ“ بھی کہا ہے اور بعض دوسرے نام بھی استعمال کئے ہیں ان رنگوں کے تصور اور دورات طریقت کی مختصر تفصیل حسب ذیل ہے۔

دوسرے مقالہ نگار ابو بکر سراج الدین (سابق مارٹن لگنڈ) نے بعض ممتاز صحابہ کرام جیسے حضرت خدیفہ، ابو ذر غفاری، سلمان فارسی وغیرہ کو بھی صوفیہ قرار دینے کی کوشش کی ہے (محققین کا اس عام روایتی خیال سے پورا اتفاق نہیں وہ استناد کی خاطر بعض افکار عام کو مان بھی لیتے ہیں۔ ان میں دو طرح کے اہل فکر ہیں ایک گروہ جن میں بڑے محققین محدثین و علمائے شام ہیں، صوفی اجتماع و اتفاق کا سہارا بھی لیتا ہے دوسرا گروہ تاریخی شواہد، دینی تعلیمات اور بنیادی حقائق کی بنا پر فکر پیش کرتا ہے جو روایتی نظر نظر کے حاملین سے مکسر مختلف ہے۔ دوسرا گروہ ان میں خاص اہمیت کے حاملین وہ صوفیہ کرام ہیں جو علم طریقت و تصوف کے اساطین سمجھے جاتے ہیں اور دین و تاریخ کے ماہرین بھی ہیں۔

اس مختصر مقالے میں ان دونوں مکاتیب فکر کے افکار و تحقیقات کا تجزیہ کر کے حقیقی صورت پیش کی جائے گی۔ امام قشیری (ابوالقاسم عبد الکریم بن ہوازن خراسانی، م ۱۰۱۲/۲۰۵) تاریخ و تعلیم تصوف کے ایک بڑے شارح ہیں، تصوف کی نشوونما کے موضوع پر وہ اپنے عظیم کارنامے ”الرسالۃ القشیریۃ“ میں بہت سیدھے سادے انداز میں تبصرہ کرتے ہیں: ”رسول اکرم ﷺ کے عہد مبارک میں اور اس کے بعد دین و سماج کے مسلم اکابر کا سب سے بڑا امتیاز ان کی صحابیت تھی اور وہ صحابی کہلاتے تھے اس کے علاوہ کسی اور خاص نام سے وہ موسوم ہوئے اور نہ ہو سکتے تھے، کہ صحابیت سے بڑھ کر اور کوئی فضیلت نہ تھی، اس کے سامنے سب یقین تھا۔“ دوسرے دور میں صحابہ کرام کے شاگردوں اور ان کے دیکھنے اور ملنے والوں کا نام تابعین تھا کہ وہ صحابہ کرام کی رویت و صحبت سے مشرف ہوئے تھے۔ تیرے دور میں تابعین کے تربیت یافتہ اور معاصرین ”تع تابعین“ کے لقب سے جانے جاتے تھے اور یہی تین، خیر القرون کی حدیث کا مطلب ہے۔ اس کے بعد اکابر خواص امت کا تعارف مختلف طریقوں اور ناموں سے ہونے لگا اور ان کے مراتب و اشغال جدا جادا ہو گئے وہ خاص بزرگ جو معاشرہ اور خاص کر خلافت و ریاست کے معاملات سے کٹ کر صرف عبادت میں لگ گئے، زہاد و عباد (زہاد: دنیا سے کنارہ کش اور عبادت میں شغف رکھنے والے) کہلانے لگے، وہ عوام و خواص دونوں دنیا میں بے جا شغف سے ڈرانے لگے اس کے بعد بعد عتیں اور جدت طرازیاں ظاہر ہوئے لگیں اور تمثیل فرقوں اور طبقوں کے درمیان حریصانہ دوڑ اور مقابلہ جاتی ریس ہونے لگی۔“

امام قشیری نے اگرچہ صوفی اور تصوف کی بحث میں یہ خیال بھی واضح کیا ہے کہ ان دونوں کا چیز دوسری صدی ہجری سے یا اس کے کچھ پہلے سے شروع ہو گیا تھا اور ابو ہاشم صوفی کو شیخ شہاب الدین سہروردی (۱۲۳۲/۲۳۲- ۱۱۳۵/۵۳۹) نے اولین صوفی قرار دیا ہے اور انہوں نے

کے عذاب سے ڈر کر یا جنت کی نعمتوں کی طبع میں نہ کرتے تھے، بلکہ ان کی عبادت کا محکم خدا کے ساتھ ان کی محبت کا جذبہ تھا۔“ بقیہ دوالا ان رنگہائے تصوف اور ادوار طریقت کا تعلق تصوف کی تاریخ سے نہیں ہی، اس لئے اس کی تفصیل نظر انداز کی جاتی ہے، صرف فکر تصوف سے ہے اور وہ یہ کہ تیسرا نگ غور فکر اور جذب کا، شیخ ابوسعید ابوالحیرا اور شیخ ابوالحسن خرقانی کے عہد میں۔ اور چوتھا وحدۃ الوجود کا شیخ ابن عربی کے عہد سے شروع ہوا۔

(شاہ ولی اللہ دہلوی ہمیعت، مرتبہ نور الحلق علوی و غلام مصطفیٰ قاسمی، شاہ ولی اللہ اکادمی حیدر آباد سنہ ۱۹۶۳ء، ۲۰، ۱۶، ۱۹۶۳ء، اردو ترجمہ پروفیسر محمد سرور، لاہور ۱۹۳۳ء، ۵۳، ۲۸، ترجمہ ناقص بھی ہے اور مترجم کی تشریحات بسا اوقات ناقص تر۔ اس نظریہ شاہ پر مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو مقالة ”خاکسار“، تصوف و طریقت کے چہار رنگ کا نظریہ شاہ ولی اللہ دہلوی پیش کردہ تصوف سیمینار، ہندی شعبہ، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ مارچ ۲۰۱۴ء) (غیر مطبوعہ) مختصرہ کے لئے محمد مشتاق تجوروی (سید الطائف شیخ جنید بغدادی) دہلی ۲۰۰۹ء۔ ۳۲۳، ۲۰۰۹ء ما بعد، نیز کتاب خاکسار“ حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی) (خصیت و حکمت کا ایک تعارف، علی گڑھ ۲۰۰۱ء)۔

پیشتر محققین صوفیہ و علماء کے مطابق تصوف و طریقت کا عہد نبوی اور عہد صحابہ و تابعین و تبعین میں وجود نہ تھا وہ دوسری صدی ہجری کے او اخیر یا تیسرا صدی ہجری کے اوائل (نویں صدی عسوی) کا ایک علمی، فکری اور تحریری ارتقا ہے لیکن روایتی اہل فکر اور خاص کر تصوف و طریقت کو رسول اکرم ﷺ اور صحابہ کرام سے وابستہ کر کے شریعت و دین اسلام کے ماندساں کو ذات نبوی سے ماخوذ مانا ہے اور ابوالیعمیں اصفہانی (احمد بن عبد اللہ بن احمد، ۹۲۸/۳۳۶ء، ۹۳۰-۹۲۸/۳۳۶ء) اور علامہ ابن الجوزی (عبد الرحمن بن علی قرشی، ۱۱۱۲/۵۰۸ء، ۱۲۰۱/۵۹۷ء) وغیرہ تصوف کی تاریخ صحابہ کرام سے شروع کی ہے اور ایک تحقیق کے مطابق ڈیڑھ سو صحابہ کرام کو صوفیہ کی فہرست میں رکھا ہے۔ اکثر صوفیہ کرام حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو پیشوا اور سر چشمہ تصوف مانتے ہیں۔ صوفیہ صحابہ میں وہ بالعموم اصحاب صفة کو شامل کرتے ہیں۔ اس موضوع پر بعض کتابیں بھی لکھی گئی ہیں حالانکہ حضرات اصحاب صفة کا تعلق کسی طرح سے بھی تصوف و طریقت سے نہ تھا۔ وہ دنیا و امور معاشرہ سے الگ نہ تھے ان میں سے بہت سے اصحاب خلافت اسلامی کے کارکن و خادم تھے، دین و شریعت کے پیشوا اور امام تھے جہاد میں شریک ہوتے، تجارت و زراعت اور حرفت کرتے تھے، اس کے باوجود وہ عظیم اسلامی عبقریات تھے اور ان میں زہد و انبات سماں یا ہوا تھا ان کا زہد و اتقا، اطاعت و انبات ذکر و فکر ان کو دنیا و معاشرت کے فرائض و خدمات سے دور کرنے کا سبب نہیں بنا تھا، دراصل تصوف و طریقت کا ارتقا اسلامی خلافت و معاشرہ کے دور زوال

”اویین دورہ رنگ راون دراصل دورہ شریعت تھا، حضرت شاہ کے مطابق اس کی تفصیل بہت اہم و معنی خیز ہے ”رسول اللہ ﷺ اور آپ کے صحابہ کرام کے زمانے میں چند نسلوں تک اہل کمال کی پیشتر توجہ زیادہ تر شریعت کے ظاہری اعمال کی طرف رہی۔ ان لوگوں کو باطنی زندگی کے ”جملہ مراتب“ شرعی احکام کی پابندی کے ذمیل میں حاصل ہو جاتے تھے۔ چنانچہ ان بزرگوں کا ”احسان“ یعنی حاصل تصوف یہ تھا کہ وہ نمازیں پڑھتے تھے، ذکر و تلاوت کرتے تھے، روزے رکھتے تھے، حج کرتے تھے، صدقہ اور زکوہ دیتے تھے اور جہاد کرتے تھے، ان میں سے کوئی شخص ایسا نہ تھا جو سریچے کیے بختنکرات میں غرق نظر آتا۔ یہ بزرگ خدا تعالیٰ سے ”قرب و حضوری“ کی نسبت، اعمال شریعت اور ذکر اذکار کے سوا کسی اور ذریعے سے حاصل کرنے کی سعی نہ کرتے تھے۔ بے شک ان اہل کمال میں سے جو محقق ہوتے ہیں ان کو ذکر اذکار اور نمازیں لذت ملتی، قرآن مجید کی تلاوت سے متاثر ہوئے، اسی طرح شریعت کے دوسرے احکام بجا لاتے، ان شرعی احکام کی بجا آوری سے ان کے باطنی تقاضوں کی تسلیکیں بھی ہوتی تھیں، ان میں سے کوئی شخص نہ بیہوش ہوتا اور نہ اسے وجہ آتا، نہ وہ جو شیں میں آ کر کپڑے پہاڑتا، نہ سطح یعنی خلاف شرع کوئی لفظ اس کی زبان سے نکلتا یہ بزرگ تجلیات استمار اور اس قسم کے دوسرے مسائل پر مفصل گفتگو نہ کرتے، کشف و کرامات اور خوارق ان سے بہت کم ظاہر ہوتے اور سرمنی اور بے خودی کی کیفیت بھی شاذ نادر ہی ان پر طاری ہوتی اور اگر کہی بھی یہ باتیں ان سے صادر بھی ہوتی تھیں تو قصداً نہیں، مخفی اتفاق سے ایسا ہوتا قسم خضر اس دور میں جسے تصوف یا احسان کا پہلا دور کہنا چاہیے، اہل کمال کا غالب طور پر یہی حال رہا۔

### دوسرا دورہ / رنگ /غیر تصوف

حضرت جنید، جو گروہ صوفیہ کے سرخیل ہیں، ان کے زمانے میں یا ان سے کچھ پہلے تصوف کے ایک اور رنگ کا ظہور ہوتا ہے اس زمانے میں یہ ہوا کہ اہل کمال میں سے ایک عام طبقتو اسی طریقہ پر کار بندرا جس کا ذکر پہلے دورہ کے ضمن میں ہو چکا ہے۔ لیکن ان میں سے جو خواص تھے انہوں نے بڑی بڑی ریاضتیں کیں اور دنیا سے بالکل قطع تعلق کر لیا اور مستقل طور پر وہ ذکر و فکر میں لگ گئے۔ اس سے ان کے اندر ایک خاص کیفیت پیدا ہو گئی، اس کیفیت سے مقصود یہ تھا کہ دل کو تعلق باللہ کی نسبت حاصل ہو جائے چنانچہ یہ لوگ اس نسبت کے حصول میں لگ گئے، وہ متوں مراتبی کرتے اور ان سے تخلی، استمار، انس و خشیت کے احوال و افعال ظاہر ہوئے اور وہ اپنے احوال کو نکات اور اشارات میں بیان کرتے۔ یہ لوگ سامع سنتے، سرمنی و بے خودی میں بیہوش ہو جاتے، کپڑے پہاڑتے الغرض اس دور کے اہل کمال کا تصوف یہ تھا کہ وہ خدا کی عبادت دوزخ

وہ شرعی اعتکاف کے مماثل یا اس کا ایک دوسرا پہلو تھا اور حضرت ابراہیم علیہ السلام سے چلتا آیا تھا۔ اس کا خلافاً ہی مراقبہ وغیرہ سے کوئی تعلق نہ تھا۔ صوفیہ کرام اور تصوف کے بعض اہل فکر قلم نے اس جوار بنوی کی حیثیت نہیں پہچانی اور نہ اس کا ادراک کیا کہ وہ بعثت و نبوت سے قبل کا ایک دین حنفی کا عمل تھا جو بعد میں اعتکاف و جوار مسجد میں بدل گیا تھا۔ ابو بکر سراج الدین جیسے پر جوش داعی تصوف نے جوار بنوی کو ابراہیمی تصوف اور اسلامی تصوف کے درمیان ایک رشتہ اتصال تک سمجھا اور سمجھایا ہے، اسی طرح وہ انھوں نے تصوف و طریقت کو ابوالانیاء حضرت ابراہیم علیہ السلام کی میراث قرار دے دیا ہے (مقالہ اردو دائرہ معارف اسلامیہ، جوار بنوی پر تحقیق کے لئے ملاحظہ ہو خاکسار کا مقالہ عہد جمالی کی میں تھنٹ کی اسلامی روایت شہماہی جہات الاسلام پنجاب یونیورسٹی لاہور، ۳۷-۹، اس سے زیادہ خطرناک اور دور رس تھا کہ حامل روایتی صوفیہ کا یہ دعویٰ ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خاص شریعت کے مساوا خاص طریقت کا علم عطا فرمایا تھا اور اس فکر کے حاملین کرام نے دوسرے صحابہ کو اسی سے محروم بتایا ہے البتہ بعض دوسرے اہل فکر کا خیال ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے بعض اور صحابہ اکرام کو بھی طریقت و تصوف کا علم عمل سمجھایا تھا۔ محققین صوفیہ ایک طرف تو اس خاص علم طریقت کو کسی ایک صحابی یا ایک طبقہ صحابہ کو عطا کرنے کے نظریہ کی مخالفت کرتے ہیں۔ اور دوسری طرف وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اولین ”فاتح باب جذب“ اور تصوف و طریقت کا علم بردار بھی قرار دیتے ہیں۔ ان کی یہ کوشش دراصل تحقیق و عقیدت کے درمیان پیوند کاری اور تقاضہ وظیقہ کی بنابر ہے اور جس کا شکار حضرت شاہ رحمہ اللہ جیسے اہل علم و حدیث بھی ہیں۔ اس باب میں محمد شین اور علامہ دین کا متفقہ فیصلہ و اجماع گلی یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے کسی صحابی کو دین و شریعت اور طریقت و انبات کا کوئی مخصوص علم نہ تو سمجھایا اور نہ ہی ان کا عامل بتائے۔ رسول اکرم ﷺ کی تمام تعلیمات تمام صحابہ کرام کے لئے بلکہ ان سے بڑھ کر تمام انسانوں کے لئے عام تھیں اور آج تک ہیں۔ آپ ﷺ نے کسی کو بھی کوئی خاص علم طریقت نہیں دیا۔ یہ ذات رسالت تاب ﷺ کی عمومیت تھی اور وہ سب کے لئے رحمت وہادی تھے۔ (حضرت علی رضی اللہ عنہ مقام جذب کے اوپر ایک عالی مقام اور دوسرے تمام مراتب خاص کر تمام سلسل تصوف کے مرجع و مأخذ کے لئے ملاحظہ ہو شاہ ولی اللہ ہمیعت، ۲۰-۲۱، مقالات اردو دائرہ معارف اسلامیہ، شاہ ولی اللہ، تھیمیات، ۱، ۸۵-۸۶: علوم باطنی میں حضرت علی رضی اللہ عنہ رسول اکرم ﷺ کے وصی تھے، اسی طرح وہ خلافتے غلام اور بعض دیگر صحابہ کے مراتب باطنی اور تفضیل ووصایت کے قائل تھے، نیز تھیمیات ۱۰۳-۱۰۴، فوض الحرمین، اردو ترجمہ، ۱۷۲-۱، حضرت شاہ رحمہ اللہ نے اس پر دیگر تصنیفیں بھی بحث کی ہے)

کے آغاز سے وابستہ ہے اور اس کی مرجب تاریخ و نشوونما میں بہت سے ایسے مراحل ہیں جو حلقائی واقعات سے مستند نہیں کیے جاسکتے مگر کئے جاتے ہیں۔ (شیخ جنید بغدادی، ۳۳ و مابعد، امام قیشی، شیخ بھویری وغیرہ کی کتب تصوف)۔

تصوف و طریقت کی رسول اکرم ﷺ اور صحابہ کرام سے وابستگی اور ان کی ذات و خدمات کو سرچشمہ بنانے کی کوشش دراصل اس کو اسلامی رنگ دینے اور معتبر و مستند بنانے کی عام طبقاتی کوششوں کا ایک حصہ ہے۔ مسلم معاشرہ میں نئے خیالات، تازہ افکار اور غیرہ میں سے مستعار علوم و فنون کے نفوذ کے بعد ایک رمحان ہر طبقہ میں پیدا ہوا ہے کہ اپنے افکار و اعمال اور علوم و عقائد کی دلیل رسول اکرم ﷺ کی سنت، صحابہ اکرام کے تعالیٰ اور قرآن مجید کی تعلیمات سے حاصل کی جائے۔ ہر طبقہ اور ہر فرقہ نے اس میں غیر منصفانہ مسابقت اور دوڑ لگائی، صوفیہ بھی ان سے مبرانہ تھے۔ (شاہ ولی اللہ دہلوی، القول الجیلی، اردو ترجمہ، پوری کتاب سلسل اور ان کے نظریات پر ہے، الانتباہ فی سلسل اولیاء اللہ، اردو ترجمہ، ۱۸)۔

صوفیہ کرام نے قرآن مجید کی آیات کریمہ کی من چاہی تاویلات و تشریحات کر کے ان کو طریقت پر چپاں کیا۔ حالانکہ وہ شریعت و دین کی جان و روح ہیں اور ان کا تصوف و طریقت سے کوئی واسطہ نہیں۔ زہد و تقویٰ، خیثت و انبات و اطاعت اور ایسی تمام چیزیں اسلامی دین و شریعت کی تمام بنیادوں میں موجود ہیں اور ان کے بغیر کوئی شخص صحیح اور پاک مومن نہیں بن سکتا۔ قرآن مجید تہذیب نفس، تعمیر معاشرہ اور تشکیل خلافت اور اپنی سہانہ جہات کی بنابر اور ان کے ذریعہ پوری انسانیت کی فلاح و بہبود چاہتا ہے۔ وہ ایک ایسا فکری اور عملی نظام پیش کرتا ہے جو سراسر عمل پیغم و جہد مسلسل ہے (قرآن مجید کی ان تمام آیات کریمہ کو صرف تصوف و طریقت تک محدود کرنا سخت نادانی ہے۔ بعض تصوف زدہ حضرات و خواتین نے وحدۃ الوجود جیسے فلسفہ نہ نظریہ کو جس کا تصوف و طریقت سے کچھ تعلق نہیں، قرآن مجید سے نصرف ثابت کیا ہے بلکہ قرآن مجید کو وحدۃ الوجود کی کتاب بنادیا ہے، ملاحظہ ہو مثال کے طور پر: میر ولی الدین، قرآن اور تصوف، اس کے علاوہ دوسری کتب و مقالات بھی ہیں)۔

رسول اکرم ﷺ کے اعمال و اشغال اور تعلیمات میں تصوف و طریقت کی تلاش بھی اسی طرح کی کوشش ہے، رسول اکرم ﷺ کے زہد و فاقہ، تقویٰ و خیثت، انبات و عبادت، اور دوسرے تمام اعمال و اشغال خالص شرعی و دینی تھے، وہ اعتدال و نظام پابند تھے، اور اسی شرعی اعتدال اور دینی نظام کا پابند آپ ﷺ نے سب صحابہ کرام کو بنایا تھا۔ بعثت سے قبل غار راء میں رمضان مبارک کے دنوں میں جوار و عبادت دراصل دین حنفی کی ایک روایت تھی جس پر تمام اکابر قریش و مکہ کا عمل تھا۔

صوفیہ کا دوسرا دعویٰ یہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت حسن بصری رحمہ اللہ (۶۲۳/۲۲-۶۲۴/۱۰) کو وہ خاص علم طریقت سکھایا جو ان کو رسول اکرم ﷺ سے ملا تھا اور انہوں نے اپنے بعد اپنے دوسرے شاگردوں اور عقیدتمندوں کو سکھایا۔ اس مسئلہ پر عظیم ترین محدثین اور علماء اور بعض محقق صوفیہ کرام کا یہ اتفاق ہے کہ حضرت حسن بصری رحمہ اللہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ملاقات کی تھی اور نہ ان صحابی جلیل سے کسی قسم کا استفادہ کیا تھا۔ اگرچہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے زمانے میں نو عمر بچے اور معاصر تھے، حضرت شاہ رحمہ اللہ نے بھی اسی عدم لقاء کو تسلیم کر کے کئی جگہ اس کا بطور محدث اظہار کیا ہے اور اپنے ناقدین کے تزویدوں کا جواب دیا ہے تاہم وہ بھی اس صوفیانہ طریقی کا شکار ہو گئے کہ صوفیہ کا حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حضرت حسن بصری کے استفادہ و حصول علم پر اجماع و اتفاق ایک طاقت رکھتا ہے اور اسی بنا پر وہ اس عدم لقاء کے باوجود ان کے اجماع و اتفاق سے متاثر ہو گئے ہیں۔ (شاہ ولی اللہ، رنگہائے تصوف پر مذکورہ بالامقالہ خاکسار، ہمیات اردو ترجمہ، ۷۸۲/۱۰۸، تفہیمات ۵۷/۲، ۱۰۸-۲۰۱ میں شاہ صاحب کی صراحت ہے: ”درحقیقت رجوع سلاسل اولیاء بسوئے ایشان از جہت روایت ثابت نی شود، وحسن بصری را بایشان خصوصیتی بادیگر اس نباشد، معلوم نیست مع ہذا صوفیہ قطبیتہ بعد طبقۃ اتفاق کر دند بارجاع سلاسلہ طریقت بایشان، ولابد ایں اتفاق بے وجہ نیست و ایں وجہ نہ دیک فقیر آن سست کا ایشان اول مجذوب اندرازیں امت“ حضرت شاہ رحمہ اللہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اولین مجذوب ہونے پر بھی شواہد و روایات نہیں پیش کیں صرف وجدانی اسباب سے ان کو فاتح باب جذب اور حضرت حسن بصری کو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے باطنی علوم اخذ کرنے والا بتایا ہے، محدثین اور علماء دین نے حضرت حسن بصری کے تمام فضائل و مناقب تسلیم کرنے کے باوجود حضرت علی رضی اللہ عنہ سے اخذ شریعت و طریقت کے واقعہ سے انکار کیا ہے)۔

حضرت شاہ رحمہ اللہ نے غالباً اپنے رجحان تقطیق اور صوفیانہ مذاق کی بنا پر اپنی حدیثی تحقیق کو بالائے طاق رکھ دیا ہے مگر محدثین اور علمانے اس ملاقات و تلمذ حضرت حسن بصری کو تسلیم نہیں کیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ان کی تمام روایات کو منقطع نہیں ہے اس سے زیادہ دلچسپ اور اہم بات یہ ہے کہ جدید دور کے بعض ماہرین تصوف اور ان میں سے مغربی اہل فرقہ جو صوفی کے طرفداری میں تھن شناس نہیں، انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حضرت حسن بصری رحمہ اللہ کی تعلیم و تربیت کا صوفیانہ نظریہ نہیں تسلیم کیا ہے ان میں موجودہ دور کے ایک مغربی ماہر تصوف مسینوں بھی شامل ہیں جن کا ذکر آگے آتا ہے

### شجرہ نسب

محمد شین اور دوسرے عظیم علماء دین و شریعت کی مانند صوفیہ کرام دراصل طریقت و تصوف کے شجرے بناتے ہیں۔ عام اور مقبول خیال یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ سے یہ طریقت کا سلسلہ چلا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو پہنچا اور ان سے حضرت حسن بصری رحمہ اللہ کو ملا۔ ابو بکر سراج الدین اور دوسرے ممتاز اہل علم و فکر نے لکھا ہے کہ ”عام طور سے خود صوفیہ جس سلسلے کا پتہ دیتے ہیں اسے اگر تیری صدی تک لیا جائے تو اس کی صورت یوں ہے حضرت علی (۲۶۰/۳۰۰) حسن بصری (۲۸۰/۱۱۰) ہے، جبیب احمدی (۱۵۵/۲۷۳) واد د طائی (۸۲/۱۲۵) معرفت کرنی (۲۰۱/۸۱) سری ا نقطی (۸۲/۲۵۳) جنید بغدادی (۹۱۰/۲۹۷)، اس سلسلے کی تاریخی صداقت پر شبہ کرنے کی کوئی تجھ وجہ موجود نہیں۔ اس پر ذہنی کی نکتہ چیناں مخف خیالی ہیں۔“

مقالہ نگار نے جس طرح امام ذہنی کی نکتہ چینوں کو خیال قرار دے کر سلسلہ شجرہ طریقت کو تاریخی واقعیت قرار دیا ہے اسی طرح ان کے اس خیال کو بھی خیالی قرار دیا جاسکتا ہے۔ اس کے متعدد تاریخی اور حقیقی اسباب و وجہ بھی ہیں۔ ان میں ایک ماسینوں کا خیال و ترجیح ہے کہ معروف کرنی کے روحانی سلسلہ کو بکر بن نہیں: ثابت البنا نی کے واسطے سے حسن بصری رحمہ اللہ تک پہنچایا جائے۔ خود حسن بصری کے متعلق ان کی رائے ہے کہ وہ براہ راست حضرت علی کے مرید نہ تھے جن کے وصال کے وقت حسن بصری کی عمر صرف بیس سال تھی، بلکہ وہ ایک دوسرے صحابی حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ (۵۲/۲۷۰) سے فیضیا ہوئے تھے۔ خود مشہور عالم مغربی مہرین طریقت و تصوف نے بھی کسی ایک سلسلہ شجرہ طریقت پر اتفاق نہیں کیا ہے۔ عظیم مسلم اہل فکر و نظر نے اس سے زیادہ بحث کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ کسی شیخ یا صوفی یا سالک کے صرف ایک ہی شیخ نہ ہوئے بلکہ وہ متعدد اور اس اوقات بہت سے صوفیہ سے استفادہ کرتے تھے، ان سے اخذ طریقت کرتے تھے اور ان کے شاگرد بھی تھے، حضرت حسن بصری کے متعدد شیوخ تھے جس طریق ان کے متعدد تلامذہ اور مرید تھے۔ ان مریدوں اور شاگردوں نے بہت سے مشائخ سے طریقت لی تھی۔ (مقالہ تصوف اردو دائرۃ المعارف اسلامیہ، سید الاطائف شیخ جنید بغدادی، ۳۸/۲۰۱۰، مابعد، شاہ ولی اللہ، ہمیات، تفہیمات وغیرہ)۔

### زہاد و عباد و نساک سے صوفیہ تک

دوسری صدی ہجری/ آٹھوی صدی عیسوی دراصل زہاد و نساک اور عباد کی صدی تھی جس کا سب سے بڑا امتیاز زہد تھا۔ وہ زہد جو ترک کسب (کمانے کو چھوڑنے) پر اکساتا ہے اور وہ زہد صحابہ کرام اور تابعین کے زہد و عبادت سے قطعی مختلف تھا، اس روایت کو فروغ دینے اور شائع

کرنے میں حضرت حسن بصری کے تلامذہ نے خاص کردار ادا کیا تھا اور دوسروں نے بقدر استطاعت حصہ لیا تھا۔ ان میں شامل تھے، مالک بن دینار (م ۱۲۸۶/۷۴۲) محمد بن الواسع (م ۱۲۰۷/۷۳۸) متأخر الذکر کے مریدو شاگرد عبدالواحد بن زید (م ۱۷۷/۹۴۷) اور ان کے شاگرد شیخ ابو سلیمان دارانی (م ۲۱۵/۸۳۱) نے تباقاعدہ جماعتی تنظیم کی۔ دوسرے زہاد عصر تھے۔ امام ایوب سختیانی (م ۱۳۱/۲۹) فرقد اسنجی (م ۱۳۱/۲۹) ابو حازم سلمہ بن دینار مخزوی (م ۱۳۰/۷۵۷) شیخ فضیل بن عیاض (م ۱۸۷/۸۰۲) وغیرہ۔ یہ تمام حضرات صوفی سے زیادہ زہاد کہلاتے تھے۔

اسی زمانے میں صوفی (صوفیہ کا چلن ہو گیا تھا) مگر خال خال تھا۔ تصوف اور صوفیہ کا فروع دوسری صدی کے اوخر کا ہے۔ تیسرا صدی ہجری/نویں صدی عیسوی دراصل عظیم ترین اور عہد ساز صوفیہ کا زمانہ ہے اور اسے تصوف و طریقت کی تجدید و تطہیر کا عظیم الشان کارنامہ انجام حضرت جنید بغدادی تھے جنہوں نے تصوف و طریقت کی تجدید و تطہیر کا عظیم الشان کارنامہ انجام دیا، ان کے پیشوؤوں میں بھی بہت عقری شخصیات شامل تھیں جیسے شیخ ابو سلیمان دارانی، حاتم اصم (م ۲۳۷/۸۵۱) احمد بن عاصم اطہا کی (م ۲۰۵/۸۳۵) شیخ محمد بن حسین برجلانی (م ۲۳۸/۸۵۲) ابو زید بسطامی (م ۲۶۱/۸۷۲) ابن ابی الحواری (م ۲۳۰/۸۵۸) عیجی بن معاذ رازی (م ۲۵۸/۸۷۲) حمدون القصار (م ۲۷۱/۸۸۵) وغیرہ متعدد شخصیات تھیں (بجٹ کے لیے سید الاطائف شیخ جنید بغدادی ۳۲-۶۵ و مابعد)۔

### حلقہ و سلسلہ کی تشكیل

شیخ عبدالواحد بن زید کو غالباً شرف جاتا ہے کہ انہوں نے زہاد نساک کی ایک جماعت کی تشكیل کی اور ان کو شہر بغداد میں ایک مرکز پر مجمع کیا۔ شیخ ابو سلیمان دارانی اور ان کے متعدد اصحاب اس جماعت نساک سے وابستہ تھے۔ صوفیہ کی خانقاہوں اور زاویوں وغیرہ کے قیام سے قبل یہ ان کے پیشوؤوں کی جماعتی تشكیل اور گروہی تنظیم تھی، اس کا سبب بلاشبہ اس زمانے کے تدریسی حلقوں اور تعلیمی سلسلوں کا نظام تھا جس نے محمد شین، فقہاء، علماء، اور مدرسین وغیرہ کو اپنے حلقة قائم کرنے پر آمادہ کیا تھا۔ فقہاء میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی جماعت فقہاء و مجتہدین کی مثال سب سے روشن اور موثر ثابت ہوئی تھی اور عہد ساز تھی۔

تیسرا/نویں صدی سے صوفیہ کی خانقاہوں کا قیام بھی شروع ہوا جو دوسری جماعتی تنظیموں کی تحریک سے متاثر تھا۔ مولانا جامی (عبد الرحمن، م ۱۳۱۷/۸۹۸) کے ایک بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ صوفیہ کے سرخیل شیخ جنید بغدادی نے بھی اپنی خانقاہ قائم کی تھی بعض لوگوں

نے حضرت جنید بغدادی کی خانقاہ کے قیام کی روایت پر شک و شبک کا اظہار کیا ہے لیکن وہ صحیح نہیں لگتا۔ شیخ جنید بغدادی کے احوال اور تعلیمات اور مساعی سے یہ واضح ہوتا ہے کہ وہ ایک مرکز کے بنی اور اس کے شیخ تھے جہاں ان کے مریدان سے حصول علم کے لئے آتے تھے بہر حال ابن جوزی کے ایک بیان سے یہ قطعی ثابت ہوتا ہے کہ شیخ ابراهیم مصری (م ۲۷۰/۸۸۳) نے اپنی ایک خانقاہ قائم کی تھی جس کو رباط کہا جاتا تھا۔ رباط کی تاریخ وہیت، بہت دلچسپ ہے اور وجہ تسمیہ بھی، جس طرح خانقاہ اور زاویہ وغیرہ کی تاریخ وہیت ہے۔ چھوٹی/دوسی صدی سے خانقاہوں، رباطوں، زاویوں کی تشكیل و تعمیر اور تنظیم، تصوف و طریقت کی اجتماعیت کی علامت بن گئی وہ صرف گروہی شاخت اور جماعتی علامت نہ تھی بلکہ طریقت و تصوف کے مختلف مرکز کی حیثیت سے تعلیم و تربیت کے مدرسے تھے۔ (سید الاطائف شیخ جنید بغدادی، بحوالہ ابن الجوزی، امانت تنظیم، آدم متر، الحضارة الاسلامیہ۔ مقالہ رباط اردو دائرة معارف اسلامیہ از Georges marcais نے قلع بند اسلامی خانقاہ کے معنی دیے ہیں اور سورہ انفال: ۲۰: ممن رباط انخلیل الخ سے سندی ہے کہ وہ اصلاح جہاد کی سرگرمیوں کا مرکز تھا جہاں جہاد کے گھوڑے باندھے جاتے تھے، وہ مذہبی بھی تھا اور فوجی بھی، بعد میں صوفیہ کرام نے خاص طور پر عرب ممالک و امصار میں اپنی خانقاہوں کے لیے اس اصطلاح کو اپنالیا اور وہ ان مرکز کے معنی میں بدل گئی جہاں جہاد فس کی تعلیم وی جاتی تھی، ضروری نہیں تھا کہ رباط بہر حال قلعہ بند ہو وہ عام عمارت بھی ہوتی تھی)

### سلاسل طریقت کا قیام

رباط، خانقاہ، زاویہ، وغیرہ کی تشكیل و تنظیم نے شیخ کو ایک مرکز طریقت سے وابستہ کر کے ایک خاص شاخت دے دی، اس مرکز میں شیخ کے مریدوں، عقیدتمندوں اور سالکوں کے علاوہ دوسرے عوام و خواص کی آمد و رفت بھی خاص مقاصد سے شروع ہو گئی، اس مرکزیت و اجتماعیت نے شیخ خانقاہ کے دامان دولت سے وابستہ لوگوں خاص کرنا کے اکابر مریدوں، خلفاء وغیرہ کو ایک خاص سلسلہ سے باندھ دیا، اگرچہ شروع کی صدیوں میں پیشتر جو یائے حق و طریقت مختلف مشائخ سے استفادہ کرتے تھے، تلامذہ اور شاگردوں کے حلقوں کا سلسلہ تو صحابہ کرام کے مبارک دور سے چلا آرہا تھا اور وہ زہاد نساک کے حلقوں میں بھی جاری رہا۔ حضرت حسن بصری کے تلامذہ کی تعداد مختلف علوم و فنون میں کافی زیادہ تھی۔ ان میں بعض یا متعدد صرف طریقت کے حوالے سے معروف ہوئے، متعدد زہاد نساک کے اپنے اپنے شاگردوں میں درید تھے اور ان کے علاوہ، بہت سے وابستگان عام تھے جو ان سے منسوب ہوتے تھے۔ (شاہ ولی اللہ دہلوی نے انتباہ، القول الجمیل اور ہمیات وغیرہ میں ان کا ذکر کیا ہے۔ دوسرے مقالہ و کتب نگاروں نے بھی ان پر بحث

کی ہے۔ حضرت حسن بصری وغیرہ کے تلامذہ کا ذکر ان پر کتب و مقالات میں ملتا ہے اور شیخ جنید بغدادی میں ان کے بعض اہم ترین تلامذہ کا ذکر کیا گیا ہے۔

تیسری صدی ہجری/نوی صدی عیسوی سے سلسلوں کا نشان ملنگا ہے اور حضرت جنید بغدادی کے زمانے تک متعدد سلاسل طریقت وجود میں آچے تھے جو بالعموم اپنے شیخ کے نام سے منسوب ہو کر معروف اور روشنash خلق بنے تھے، امام قشیری، شیخ ہجویری اور متعدد دوسرے محقق صوفیہ نے وضاحت کی ہے کہ حضرت جنید بغدادی کے زمانے تک بہت سے سلسلے وجود میں آچے تھے۔ وہ دو طرح کے تھے: ایک صحیح صوفی سلسلے اور دوسرے غلط اور گمراہ لوگوں کے طریقے۔ ان دونوں کا فرق بتایا ہے اور ان کے نام بھی لکھے ہیں حضرت جنید بغدادی کا سب سے عظیم کارنامہ یہ قرار دیا جاتا ہے کہ انہوں نے مخدان اور غیر اسلامی افراد و طبقات و سلاسل کی شیخ کنی کی اور تصوف و طریقت کو صحیح اسلامی شریعت اور سنت کے مطابق قائم کیا اور بعد کے وہ تمام سلاسل طریقت جو جنید یہ کے طریق پر گامزن ہیں وہ ہی صحیح سلاسل طریقت ہیں اور اہم ترین بات یہ ہے کہ تمام مشہور و معروف سلاسل جنید بغدادی پر ہی تمام ہوتے ہیں (اویں مختصر سلاسل "چہارہ خانوادہ") کے نام سے معروف ہیں: زیدیان عبدالواحد بن زید، رعیانیان فضیل بن عیاض، رادھمیان شیخ ابراهیم بن ادھم، رحیم یان، شیخ حبیر بصری، چشتیان خواجہ علودینوری (م ۹۲۰/۲۹۸) ر، عجمیان/حبیبیان شیخ حبیب بھی، رطیفوریان شیخ بازیز یہ بسطامی، رکرخیان معروف کرخی، سقطیان شیخ سری سقطی، ارجنیدیان شیخ جنید بغدادی، رگاذ رونیان شیخ ابو سحاق گاذروانی، فردوسیان شیخ نجم الدین کبری، اطوسیان شیخ علاء الدین طوسی، سہروردیان شیخ ضیاء الدین ابو الجیب سہروردی کی طرف منسوب ہیں۔ ان کا قیام و ارتقاء تیسری صدی ہجری سے ساتویں صدی ہجری کے دوران ہوا تھا۔ ان کے علاوہ بھی بعض سلاسل تھے۔ شیخ ہجویری نے صرف بارہ کا ذکر کیا ہے جن میں سے دس کو معترض و مقبول بتایا ہے اور دو فرقوں/سلسلوں کو مردود قرار دیا ہے۔

عظیم سلاسل طریقت

چھوٹے اور کم معروف سلسلوں نے جس روایت کو پروان چڑھایا تھا وہ عقری صوفیہ کے ہاتھوں میتکم و تو انبی، ان کے قیام اور نشوونما میں کافی عرصہ لگا، بارہوں، تیرھوں صدی عیسوی ان عظیم سلاسل طریقت کے ارتقاء کا زمانہ ہے اور بعض اس کے بعد مکمل بنے۔ تنظیم سلاسل کے آغاز سے بلکہ شیخ جنید بغدادی کے سلسلہ جنید یہ سے بھی پہلے بعض سلسلوں کو ملخ، مردود اور غیر اسلامی قرار دیا گیا تھا۔ شیخ ہجویری کے زمانے تک جو بارہ اہم سلسلے موجود تھے وہ تھے: حاسپیہ، شیخ ابو عبد اللہ بن حارث حاسپی، قصاریہ شیخ ابو صالح حمدون۔ طفیوریہ، شیخ طفیور بن عیسی، جنید یہ، شیخ جنید بغدادی

ہنوریہ ابو الحسن احمد نوری، سہلیہ: شیخ سہل بن عبد اللہ تتری۔ حکیم یہ، شیخ حکیم ترمذی، خزاریہ: شیخ ابو سعید خزاری، نہفیفیہ شیخ ابو عبد اللہ محمد بن نہفیف شیرازی، سیاریہ: شیخ ابو العباس سیاری، حلمانیہ: شیخ ابو حلمان فارسی، حلاجیہ: شیخ حسین بن منصور احلاج کی طرف منسوب ہیں اور آخر دو گمراہ سلسلے بتایا ہے۔ (شیخ علی ہجویری، کشف الحجب بباب چودہ، شاہ ولی اللہ، انتباہ، نے بعض کا ذکر کیا ہے)۔

رفتہ رفتہ ان تمام سلاسل نے اپنا مقام و وقار بلکہ وجود گھوڈیا، ان کی جگہ عظیم ترین سلاسل طریقت وجود میں آئے، حضرت شاہ ولی اللہ ہلوی نے انتباہ اور القول الجیل میں ان کا ذکر کیا ہے اور دوسرے مورخین تصوف نے بھی۔ ان میں بعض سلاسل کا اختلاف بھی ہے اور وہ ہیں۔ اچشتیہ ۲ سہروردی، ۳ کبرویہ، ۴ مداریہ ۵ نتشبندیہ ۶ شاذیلہ کے قادریہ ۷ شاطریہ ۸ عید و رسیہ۔ ان بزرگ سلاسل کے ذیلی سلسلے بھی تھے جیسے قادریہ میں اکبریہ، جیلانیہ وغیرہ اور چشتیہ میں نظامیہ و صابریہ وغیرہ۔ بلاشبہ ان تمام سلاسل کا شجوہ و سلسلہ حضرت حسن بصری کے واسطے سے حضرت علی رضی اللہ عنہ تک جوڑا جاتا ہے اور حضرت صدیق اکبر سے بھی۔ یہ شجوہ ہائے طریقت اتنے زیادہ اہم نہیں ہیں جتنی یہ حقیقت کہ تمام بڑے سلاسل طریقت حضرت جنید بغدادی کے طریقہ پر گامزن ہیں اور ان کا سلوك و تصوف خالص سنت و کتاب پرمنی تھا اور اس میں غیر اسلامی عناصر کی خاص طور سے نیچ کنی کی گئی تھی، شجرہ نسب اور انتساب کے لحاظ سے وہ سب قدیم ہیں لیکن ان کی اصل شناخت، مقام و مرتبت اور اعتبار ان کے عظیم ترین مشاہج سے ہے۔ ہندوپاک کے برصغیر میں خاص کر سلسلہ چشتیہ کا ارتقاء خواجہ معین الدین حسن سجوی رحمہ اللہ کے مبارک ہاتھوں ہوا اور ان کے عظیم خلافاء قطب الدین بختیار کا کی، خواجہ فرید الدین مسعود گنج شکر اور خواجہ نظام الدین اولیاء اور ان کے خلافاء کے ہاتھوں پروان چڑھا، اسی طرح سہروردی سلسلہ شیخ شہاب الدین سہروردی اور شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی کا، قادری سلسلہ شیخ عبد القادر جیلانی اور ان کے خلافاء کا نتشبندیہ خواجہ محمد نتشبند اور خاص کر حضرت مجدد الف ثانی کا منتظم کرده ہے، شاذیلہ امام ابو الحسن شاذیلی کا کارنامہ ہے۔ موزا الزکر کے اثرات ہندوستان میں کم رہے تاہم وہ ایک اہم سلسلہ ہے۔ ان سلاسل کی ذیلی شاخیں بھی نہیں کیں اور وہ کئی صد یوں پر محیط ہیں۔

### افکار و تعلیمات

تصوف و طریقت کا اصل مغزاں کی روحاںی فکر اور دینی تعلیم ہے جن کے ذریعہ افراد و طبقات کو پا کیزہ بنانا چاہتی ہے اس کے تمام بنیادی افکار اصلہ اسلامی تعلیمات ہیں اور ان کی تشریح و تفصیل اور تعبیر قرآن مجید، سنت نبوی اور تعالیٰ سلف میں ملتی ہیں حضرت شاہ رحمہ اللہ کے بیان کرده اولین دورہ کی تعلیمات اور اعمال واشغال صرف اسلامی شریعت و دین کے ہی اساسی

افکار و اعمال ہیں دوسری صدی ہجری آٹھویں صدی عیسوی کے نظریات و تصورات کو ماہرین تصوف و طریقت نے اپنے اپنے انداز سے بیان کیا ہے۔ وہ حسب ذیل ہیں: ۱- محبت الہی جس کا ذکر قرآن مجید اور حدیث شریف میں ہے اور اس کے حصول کا طریقہ بھی۔ صوفیہ نے اسے عشق کے درجہ تک پہنچایا اور اس کے حصول کے لئے ذکر فکر اور مرافقہ کے اشغال بیان کئے۔ اس کا انتہائی درجہ یہ قرار دیا گیا کہ صرف محبت الہی میں اللہ کی عبادت کی جائے اور جنت کی طلب اور دوزخ سے نجات سے دل و دماغ اور اندر وون کو پاک کر لیا جائے۔ عشق کے اور بھی مراحل ہیں۔

۲- زہد و سر اتصور و نظریہ ہے جس کا سادہ اسلامی مفہوم یہ ہے کہ دنیا میں رہتے ہوئے اس کی نعمتوں سے فائدہ اٹھایا جائے مگر ان سے دل نہ لگائے۔ رفتہ رفتہ زہد کے اقسام اور ان کی تعریفات وجود میں آئیں جیسے بقول حضرت ابراہیم ادھی زہد تین طرح کا ہوتا: زہد فرض، زہد فضیلت اور زہد سلامت۔ حرام و مشتبہات سے اجتناب تو اسلامی زہد میں شامل ہے مگر حالانکہ ادوار میں متعدد صوفیہ نے کسب و اکتساب کے ترک کو بھی اس میں شامل کر لیا اور تحریک و تصوف کا طریقہ امتیاز قرار دیا۔

۳- معرفت سے مراد اللہ کی معرفت اور بیچان ہے جس سے مقصود یہ ہوتا تھا کہ انسان اپنی جہالت دور کرے اور رب کو بیچان لے، پھر معرفت کی بھی اقسام بن گئیں: معرفت الہی، معرفت نفس، معرفت اور مروانی، معرفت دشمنان دین واللہ تعالیٰ۔ تیسرا صدی ہجری کے بعد معرفت اور محبت وغیرہ تصورات میں فلسفیانہ رنگ آمیزی ہو گئی اور دو خالص فلسفہ بنتا چلا گیا۔

۴- توکل کا اسلامی مفہوم یہ ہے کہ اس باب سے کام لے مگر ان پر تکینہ نہ کرے بلکہ اپنی جد و جہد کا نتیجہ اللہ تعالیٰ پر چھوڑ دے بعد میں توکل میں انتہائی لپندی داخل ہو گئی اور ترک اس باب۔ اسقاط الوسائط کا تصور ایسا حاوی ہوا کہ انسانی جد و جہد معدوم ہو گئی۔

تیسرا / نویں صدی سے تصوف کے نظریات و تصورات میں فلسفیانہ رنگ داخل ہوا جس طرح دوسرے علوم میں داخل ہوا۔ حضرت شاہ رحمہ اللہ نے دوسرے دورہ تصوف میں، جو حضرت جنید بغدادی کے متصل زمانے سے شروع ہوا، متعدد فلسفیانہ افکار کا ذکر کیا ہے۔ معرفت و محبت الہی میں شدت پیدا ہوئی، ذوقی معرفت کا چلن بڑھا، فنا بقا کا تصور پیدا ہوا، جس نے حلاج کے حلول تک چھلانگ لگائی، توحید الہی کا فلسفہ صوفیانہ رنگ اختیار کر گیا۔ صوفیہ نے توحید ذاتی، توحید فعلی وغیرہ کی اقسام بنا کر ان کی فلسفیانہ تشریع کی یہاں تک تصوف کا مفہوم مقصود یہ بن گیا کہ فنا بقا حاصل کی جائے بلکہ تصوف کو شیخ جنید رحمہ اللہ تک نے فنا بقا سے عبارت قرار دیا۔

اگرچہ شیخ جنید بغدادی کے تصوف و سلوک کو خالص کتاب و سنت پر بنی سکھجا جاتا ہے اور جس کی تطہیر غیر اسلامی عناصر سے کی گئی تھیں مگر حضرت جنید بغدادی رحمہ اللہ نے تیسرا / نویں صدی کے فلسفیانہ تصوف کی یلغار سے ندیج سکے۔ وہ اصلاح یونانی فلسفہ سے اسلام کا دفاع کی کوشش تھی، بعد کی صدیوں میں وحدۃ الوجود کا خالص فلسفیانہ تصوف نہ صرف وجود میں آیا بلکہ ایسا مقبول ہوا کہ وہ تصوف کی اساس وہباد بن گیا۔ یہ صحیح ہے کہ شیخ اکبر ابن عربی رحمہ اللہ کے فلسفہ وحدۃ الوجود کو صحیح نہیں سمجھا گیا اور شارحین نے بسا اوقات اس کے بیان میں انصاف نہیں کیا مگر یہ بھی اپنی جگہ حقیقت ہے کہ وحدۃ الوجود اور حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ کے وحدۃ الشہود اور ایسے دوسرے نظریات فلسفیانہ ہی ہیں (مفضل بحث کے لئے ملاحظہ ہو، شاہ ولی اللہ دہلوی۔ شخصیت و حکمت کا ایک تعارف، چہار رنگ تصوف پر مقالہ خاکسار کے علاوہ سید الطائف شیخ جنید بغدادی کے مختلف مباحث اور قدیم و مستند تواریخ و مباحث تکب تصوف و طریقت)۔

تصوف و طریقت تمام عظیم صوفیہ اور اہل فکر کے نزدیک اتباع شریعت و دین ہے اور اس سے اخراج الحاد ہے، حضرت شیخ جنید بغدادی رحمہ اللہ اور ان کے تمام پیروؤں نے اس کو تسلیم کیا ہے، ان سب کی زندگی اعمال و احکام شریعت کی بجا آوری سے عبارت تھی۔ حضرت شاہ رحمہ اللہ نے حضرت جنید بغدادی رحمہ اللہ کو ایسا اولین بزرگ قرار دیا ہے جو اعتدال کی راہ اختیار کرنے والے اور سب کے شیخ تھے (الاطاف القدس، ۱۵) لیکن فکر تصوف میں فلسفہ کا غلبہ ہوتا گیا۔ اس کے نتیجے میں انتہا پسندی، شدت وحدت اور عدم توازن پیدا ہوتا گیا اور اعتدال اٹھ گیا جو دین و شریعت کا خاصہ ہے۔ آخری تحریک یا اور منصفانہ جائزہ یہ ثابت کرتا ہے کہ تصوف و طریقت کی دو سطحیں بن گئی تھیں۔ ایک فکری اور فلسفیانہ تصوف جو صرف اہل فکر و علم اور عظیم صوفیانہ افراد و طبقات میں سے بھی صرف اہل کمال کے لیے خاص تھا۔ دوسری فرائض و سنن اور نوافل شریعت کے مانند صرف اعمال و اشغال کی بجا آوری جو اہل کمال اور عام لوگوں دونوں کے لئے لازمی تھا، عظیم صوفیہ نے خاص سلسل طریقت کے عقیریات نے سب کو اہل کمال اور عوام، دونوں کو اتباع شریعت کی پابندی کے ذریعہ حصول سعادت و طہارت کا طریقہ سکھایا اور فلسفیانہ افکار کو شرائط سے پابند کر دیا۔ بقول حضرت شاہ یہی اصل اسلامی تصوف ہے اور اس کی تاریخ بتاتی ہے کہ قرآن و سنت کے بیان کردہ فرائض واذکار کو تحریک کے ذریعے جسم و جان کا لہو بنایا جائے کہ اسی سے باطنی ارتقا ہوتا ہے۔

و کی پیڈ بیا

## تصوف: مشرق و مغرب کے مختلف تصورات

### مشہور آن لائن انسائیکلوپیڈیا "وکی پیڈیا" کی تحقیقات کی روشنی میں

تصوف (Sufism) کا لفظ اس طریقہ کاریا اسلوبِ عمل کے لیے اختیار کیا جاتا ہے جس پر کوئی صوفی (جع: صوفیہ) عمل پیرا ہو۔ اسلام سے قربت رکھنے والے صوفی، لفظ تصوف کی تعریف یوں کرتے ہیں کہ، تصوف کو قرآنی اصطلاح میں ترکیب نفس (1) اور حدیث کی اصطلاح میں احسان (2) کہتے ہیں۔ تصوف کی اس مذکورہ بالاتریف بیان کرنے والے اشخاص تصوف کو قرآن و سنت کے عین مطابق قرار دیتے ہیں اور جو اشخاص تصوف کی تغیری کرتے ہیں وہ اس کو بدعت کہتے ہیں اور شریعت کے خلاف قرار دیتے ہیں یعنی ان دونوں (تصوف موافق و تصوف مخالف) افراد کے گروہوں کے نزدیک تصوف کوئی تنازع شے نہیں بلکہ ان کے نزدیک تو معاملہ صرف تو قیر اور تغیری کا ہے۔ دوسری جانب وہ افراد، عالم یا تحقیقین (مسلم اور غیر مسلم) جو مسلمانوں میں موجود تمام فرقہ جات کا تقابلی جائزہ لیتے ہوئے تصوف کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان کے نزدیک تصوف کا شعبہ مسلمانوں کے مابین ایک تنازع حیثیت رکھتا ہے۔ (4)

### کوئے میں دریا

ایک مضمون میں تمام پہلوؤں کو شامل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ سب سے پہلے تو یہ دیکھا جائے کہ آخر تصوف ہے کیا؟ یعنی تصوف کی تعریف کیا ہے؟ اور پھر اس کے بعد اس تصوف کے آغاز (تاریخ آغاز) سے آگاہ ہونا ضروری ہے۔ اس ابتدائی مطالعے کے بعد یہ دیکھنا ہوگا کہ تاریخ کے ساتھ ساتھ تصوف میں کس طرح نہیں؟ تصوف کو اس کے آغاز کے بعد مسلمانوں کے مختلف فرقہ جات نے کس انداز میں اپنے اپنے طور پر اختیار کیا؟ اس کے بعد یہ معلوم کرنا ہم ہے کہ: تصوف کا تصویر مختلف فرقوں کے مابین تنازع کیوں ہے؟

تصوف آج صرف اسلامی دنیا تک محدود نہیں رہا، بلکہ غیر مسلم دنیا میں بھی صوفیت (Sufism) اپنی جگہ بنا چکا ہے، تو پھر غیر مسلم اس تصوف کو کس انداز میں دیکھتے ہیں؟ کیا غیر مسلموں کے نزدیک تصوف کوئی اسلامی چیز ہے یا اسلام سے الگ؟ کیا تصوف کو اسلامی غامضیت (Islamic Mysticism) کہا جاسکتا ہے؟ اور کیا تصوف کو حقیقی یا جھوٹی (کاذب) اقسام میں تقسیم کر کے دیکھا جاسکتا ہے؟ تصوف اور اسلام میں فرق ہے؟ پھر تصوف کے شعبے کی اہم شخصیات (صوفیہ کرام) ان کی تحریر و کتب اور ان کتب کے (متنی و ثابت) اثرات

کہ ان میں تصوف کا کامل اسلامی نقطہ نظر اور تصوف کا فلسفیہ نہ نقطہ نظر دونوں آ جاتے ہیں۔  
موافق و مخالف

تصوف کا لفظ، اسلامی ممالک (بطور خاص بر صغیر) میں روحانیت، ترک دنیاداری اور اللہ سے قربت حاصل کرنے کے مفہوم میں جانا جاتا ہے اور مسلم علماء میں اس سے متعلق اور متفق، دونوں اقسام کے طبقات پائے جاتے ہیں؛ کچھ کے خیال میں تصوف شریعت اور قرآن سے انحراف کا نام ہے اور کچھ اسے شریعت کے مطابق قرار دیتے ہیں۔ اس لفظ تصوف کو متنازع ہے اسی وجہ سے اور نہیں بھی؛ اس کی وجہ یہ ہے کہ جو اشخاص خود تصوف کے طریقہ کار سے متفق ہیں وہ اس کو روحانی پاکیزگی حاصل کرنے کے لیے قرآن و شریعت سے عین مطابق قرار دیتے ہیں اور جو اشخاص تصوف کی تغیری کرتے ہیں وہ اس کو بدعت کہتے ہیں اور شریعت کے خلاف قرار دیتے ہیں یعنی ان دونوں (تصوف موافق و تصوف مخالف) افراد کے گروہوں کے نزدیک تصوف کوئی تنازع شے نہیں بلکہ ان کے نزدیک تو قیر اور تغیری کا ہے۔ دوسری جانب وہ افراد، عالم یا تحقیقین (مسلم اور غیر مسلم) جو مسلمانوں میں موجود تمام فرقہ جات کا تقابلی جائزہ لیتے ہوئے تصوف کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان کے نزدیک تصوف کا شعبہ مسلمانوں کے مابین ایک تنازع حیثیت رکھتا ہے۔ (4)

William C. Chittick کے مطابق دی جا رہی ہے: "مختصر یہ کہ وہ مسلم علماء جنہوں نے اپنی توانائی جسم کے لیے معیاری خطوط را ہمنامی (guidelines) کو سمجھنے پر مکروہ کیں وہ فقیر کہلانے، اور وہ جنہوں نے اس بات پر پروردیا کے سب سے اہم ہم (task) درست فہم تک رسائی کے لیے عقل کی تربیت ہے، وہ پھر تین مکتبوں میں شکم ہوئے۔" (3) theologist، فلاسفہ اور صوفی۔ یہاں ہمارے پاس اس انسانی وجود سے متعلق تیرسا ساحرہ جاتا ہے، یعنی روح۔ متعدد مسلم، جنہوں نے اپنی زیادہ تر کوششیں انسانی شخصیت کی (ان) روحانی ابعاد کی پروپریتی کے لیے مختصر کر دیں وہ صوفی کے نام سے جانے گئے۔ (اصل عبارت کے لیے ربط دیکھیے۔)

ان مذکورہ بالادو تعریفیوں کے علاوہ بھی تصوف کی بے شمار تعریفیں بیان کی جاتی ہیں جن کا مذکورہ تعریفیوں کے قطعے میں آ جائے گا، مندرجہ بالادو تعریفیوں کا ابتدائیے کے لیے انتخاب اس لیے کیا گیا

کا جائزہ یینا۔

کیا فقہی ائمہ (اما میان) کے ہاں تصوف کے بارے میں خیالات ملتے ہیں؟

کیا تمام فقہی ائمہ کرام تصوف پر ایک جیسے افکار بیان کرتے ہیں؟ اور سب سے اہم پہلو یہ کہ اسلامی معاشرے میں رہنے والا ایک عام شخص (جس کا کوئی دینی یا تاریخی مطالعہ نہ ہو) تصوف کو کس انداز سے دیکھتا ہے؟ مزید یہ کہ تصوف میں غیر اسلامی افکار، تصوف سے اسلام میں پیدا ہونے والے فرقہ جات اور تصوف کا سہارا لے کر نمودار ہونے والے جھوٹی نبوت کے دعویٰ داروں پر ایک نظر۔ ظاہر ہے کہ اگر ایک ہی مضمون میں بیان کرنا مقصود ہو تو پھر ان تمام پہلوؤں کا صرف ایک تعارف اور مزید تحقیق کے لیے جو الہ جات ہی دیے جاسکتے ہیں؛ اور یوں یہاں ایک دریا کو کو زے میں بند کرنے والی کہاوت صادق آتی ہے لیکن ایسا کہ بغیر مضمون سے انصاف بھی نہیں کیا جاسکتا۔

نظریات آغاز

مسلم وغیر مسلم محققین نے اسلام میں تصوف کے آغاز کی وجہات و اسباب پر متعدد نظریات پیش کیے ہیں جن میں خاصی حد تک مشترکہ باتیں پائی جاتی ہیں۔

داخلیتِ اسلام

اسلام پر علامہ (Scholar) کہلانے جانے والے ایک فرانسیسی لوئی ماسینیون (Louis Massignon) عہد بہ طابق (1883ء تا 1962ء) نے تصوف کو ”داخلیتِ اسلام“، قرار دیا ہے، یعنی اسلام کو اپنے آپ میں داخل کر لینا، اس کے مطابق قرآن کی مسلسل تلاوت (تکرار)، مراقبہ اور تحریب سے تصوف پیدا ہوا اور بڑھا۔ (5) تصوف کا قرآن میں لغوی (Lexically) طور پر ہوتے ہوئے کاپی نظریہ، باطینیت کلام، سے بہت مختلف بھی نہیں کہا جاسکتا؛ صوفی بھی اسی ظاہریت اور باطینیت کی تفہیم اسلام کے قائل ہیں، یعنی قرآن کے الفاظ کا مسلسل ورداور ان میں وہ معنی (باطنی) تلاش کرنا کہ جو ظاہر میں نظر نہیں آتے یا پوشیدہ ہیں، صوفیہ کے نزدیک تصوف کی بنیاد ہیں۔ (6)

باطینیت کلام

اسلام ایک کامل دین ہونے کے ناطے انسانی زندگی کے ہر پہلو پر راہنمائی فراہم کرتا ہے۔ تصوف کے آغاز کے بارے میں کچھ نظریہ داں ان پہلوؤں کو تین اقسام میں دیکھتے ہیں، جسمانی، عقلی اور روحانی پہلو: یہ تیسرا پہلو ہی ہے کہ جس پر اخصاص (Specialization) حاصل کرنے والوں کو صوفی کہا جانے لگا۔ (7) اسی بات کو تصوف سے تعلق رکھنے والے علماء بھی ایک حدیث کے حوالے سے روایت کرتے ہیں کہ جس میں اسلامی تعلیمات کے ان تین پہلوؤں کا ذکر

آتا ہے اور احسان (Excellence) کے بارے میں عبارت یوں ہے۔  
”احسان یہ ہے کہ تو اللہ کی عبادت اس طرح کرے گویا تو اسے دیکھ رہا ہے اور اگر تو اسے نہ دیکھ سکے تو وہ یقیناً بچھے دیکھ رہا ہے۔“ (2)

تصوف کے لیے احسان اور روح کے علاوہ بھی متعدد الفاظ بطور تبادل استعمال میں دیکھے جاتے ہیں؛ مثال کے طور پر صوفیہ کے نزدیک تزکیہ نفس، علم السلوک اور تہذیب نفس بھی تصوف کے ہی مختلف نام ہیں۔ مذکورہ بالا تمام افکار و طریقہ ہائے کاراصل میں پیغمبر اسلام اور صحابہ کرام کے زمانے سے ہی راجح ہیں اور ان کو اسلام ہی کی تعلیمات کہا جاتا تھا۔

### ر عملی دنیا پرستی

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے سے تیز رفتاری سے وسعت اختیار کرنے والی اسلامی حکومت میں نو مسلمین (غیر عرب) کی کثیر تعداد شامل ہوتی جا رہی تھی، جس بارے میں صحابہ اور علماء ہمیشہ فکر مند بھی رہتے تھے کہ اچانک اسلام سے آشنا ہونے والے نو مسلمین کی تربیت کا مقصد کس طرح حاصل کیا جائے کہ اسلامی افکار میں ان علاقوں کے قبل از اسلام کے افکار شامل نا ہونے پائیں جو نئے فتح ہوئے تھے۔ 661ء میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد، امت کے افکار میں افڑا ق و سبق ہونے لگے۔ خلافت راشدہ کے بعد آنے والے حکمران اپنے پیشوؤں جیسی اسلامی حکومت کی مثال قائم نارکہ سکے اور متعدد علماء ان سے بذریعہ ہونے لگے۔ یہ علماء مسلمانوں میں آنے والی دولت و آسائش طلب زندگی کو اچھا نہیں سمجھتے تھے اور ابتدائی اسلام کی سادہ گزر برس کی تعلیمات پر زور دیتے تھے؛ ان میں حسن البصیر (8) اور ابوہاشم جیسے علماء شامل ہیں اور علماء کی دنیاداری سے دور رہتے ہوئے زاہدانہ زندگی کا اختیار کرنا آگے چل کر تصوف کی صورت میں نہو پایا؛ ابوہاشم کو وہ پہلا شخص کہا جاتا ہے کہ جن کو ان کے بعد آنے والوں نے صوفی کا لقب دیا۔ (9)

### حصہ اسلام راجح

ایک نظریہ جو بطور خاص تصوف سے شغف اور اسلام سے بغض رکھنے والے غیر مسلم بیان کرتے ہیں وہ یہ ہے کہ؛ تصوف اصل میں اسلام راجح (Orthodox Islam) کی پابندیوں، اپنے نفس پر قابو رکھنے اور اسلامی تعلیمات کے مطابق اپنے عقیدے کو مضبوط رکھنے کے لیے درکار مشقیت شاہق اور شرائطِ عبودیت پر عمل پیرا ہونے کو دشوار سمجھنے اور اس سے نفسیاتی طور پر جس کی کیفیت محسوس کرنے کے طور پر پیدا ہونے والا عمل ہے۔ (10) ان محققین کے نزدیک اسلام راجح کی شرائط بندگی اور صعبِ مجاہدہ نفس سے آزاد ہونے اور دوسرے مذاہب کے افکار

سے دوستانہ ہونے کی وجہ سے اسلامی حکومت کے پھیلاؤ کے وقت اسلام، سیاست کے بجائے تصوف سے جلد پھیلا۔ (11)

### مختلف فرقے، مختلف تعریفیں

لفظ، تصوف تو اصل میں خود اس پر عمل کرنے والے (یعنی صوفی) کے نام سے مشتق ہے، گویا صوفی کا لفظ تصوف سے قدیم ہے۔ (12) رہی بات تصوف کی تعریف کی، تو مختلف نقطے ہائے نظر رکھنے والے افراد کی جانب سے تصوف کی مختلف تعریفیں بیان کی جاتی ہیں۔ سیدھے سادھے الفاظ میں تو تصوف کی تعریف یوں بیان کر سکتے ہیں کہ تصوف، اس طریقہ کا رکھا جاتا ہے کہ جس پر صوفی عمل پیرا ہوتے ہیں۔

جبکہ خود صوفیہ، تصوف کی تعریف یوں بیان کرتے ہیں کہ؛ تصوف، اسلام کی ایک ایسی شاخ ہے کہ جس میں روحانی نشوونما پر توجہ دی جاتی ہے۔ (13) صوفیہ، تصوف کی متعدد جمتوں میں؛ اللہ کی ذات کا شعور حاصل کرنا، روحانی کیفیات اور ذکر (رسماً جسمًا) اور شریعت بیان کرتے ہیں۔ دیوبند کے ایک عالم اور اشرف علی تھانوی صاحب کے خلیفہ کھلانے جانے والے محمد مسیح اللہ خان، تصوف کی تعریف یوں بیان کرتے ہیں کہ؛ اعمال باطنی (Esoteric) سے متعلق شریعت کا شعبہ کا شعبہ تصوف اور سلوک کھلاتا ہے اور، اعمالی ظاہری (Exoteric) سے متعلق شریعت کا شعبہ نکھل کھلاتا ہے۔ (14) ایک اور دیوبندی عالم قاری محمد طیب کے الفاظ میں؛ مذہبی طور پر علماً دیوبند مسلم ہیں، تفرقاتی طور پر یہ اہل سنت و جماعت سے تعلق رکھتے ہیں، بطور مقلد یہ حنفی ہیں، طریقت میں صوفی ہیں، مدرس طور پر یہ ماتریدی اور سلوک میں چشتی ہیں۔ (15)

بر صغیر میں دیوبندیوں کے ساتھ ساتھ بریلوی بھی تصوف میں اپنا ایک مقام رکھتے ہیں اور اس فرقے کے بانی احمد رضا خان ک، قادریہ سمیت تصوف کے تیرہ دیگر فرقہ جات کی جانب سے خلاف حاصل تھی۔ (16)

یہاں ایک دل چسپ اور قابل غور بات یہ ہے تصوف پر عمل پیرا دونوں (بریلوی اور دیوبندی) امام ابوحنیفہ کے مقلد ہیں اور تصوف میں بلند درجے پر تسلیم کیے جانے والے ایک صوفی جلال الدین رومی نے خود اس بات کا تذکرہ کیا کہ امام ابوحنیفہ اور امام شافعی کا تصوف سے کوئی تعلق نہیں۔ (17)

تصوف سے نالاں علمائے اسلام اور سلفی حضرات کی تصوف کی تعریف دیکھی جائے تو ان کے مطابق؛ تصوف، محمد کے بعد اسلام میں پیدا ہونے والی ایک بدعت ہے اور یہ کہ تصوف، قرآن و سنت کے مطابق نہیں ہے۔ لیکن ان میں ایسے علماء بھی نظر آتے ہیں جو چند صوفیہ (جیسے امام

غزالی) کو غافر صوفیت کے دوران مُسْتَشْنی رکھتے ہیں۔ (18)

اہل تشیع کے مطابق تصوف، علمی معرفت (Gnosis) کا نام ہے اور عرفان سے مراد ایسے علوم کی لی جاتی ہے جو حواس اور تجربات سے نہیں بلکہ باطنی کشف سے حاصل ہو۔ (19) فی الحقيقة یہ (Exoteric) اور (Esoteric) والا فلسفہ ہی ہے جس کے لیے ایرانی علاقوں میں عرفان نظری (Theoretical Gnosis) کی اصطلاح بھی مروج ملتی ہے، شیعہ اور سنی تصوف میں مشترک خصوصیات پائی جاتی ہیں اور ان کو مغم کرنے کی کوشش بھی کی جاتی رہی ہے۔ (20)

تصوف کی مذکورہ بالاتر یوں کے بعد اگر جدت تمام کے لیے غیر مسلم (اور بطور خاص مستشرقین) (Orientalists) کا تصوف کے بارے میں نظر یہ دیکھا جائے تو بہت سے حقائق واضح ہو جاتے ہیں جن سے یہ معلوم ہو سکے کہ غیر مسلم، تصوف کو اسلام سے کس طرح جدا کی جاتے ہیں۔ اس کا اقصیٰ ملی ذکر اس کے لیے مخصوص قطعے میں آئے گا۔ انسان کو پیدا یا پڑیش کا کے مطابق، تصوف، اسلام میں ایک باطنیہ (Esoteric) تحریک کا نام ہے جو خدا کے براہ راست شخصی (ذاتی) تجربات کے ذریعے آسمانی (الہی) حب و علم کی متلاشی ہے۔ صوفیت محمد کے بعد ایسے اشخاص (مجموع) میں ایک منظم تحریک کے طور پر ابھری جو اسلام رائج کو روحانی طور پر جسیں نفس (حیوس) سمجھتے ہیں۔ (10)

### صوفی کی اصل الکلمہ

چیسا کہ قطعہ تعریف میں بیان ہوا کہ لفظ تصوف تو اصل میں صوفی سے مشتق ایک اسم ہے جو کہ نویں صدی عیسوی (قریباً 286 ہجری) سے مروج ہونا شروع ہوا۔ (12) لفظ صوفی کے بارے میں محققین مختلف نظریات رکھتے ہیں جو کہ یہ نچے درج کیے جا رہے ہیں:

### اصحاب صفة

تصوف سے شغف رکھنے والے علماء کرام، لفظ صوفی کی اصل الکلمہ، اصحاب صفة سے منسلک کرتے ہیں۔ صفة اصل میں عربی کا لفظ ہے جس میں ص پر زیر اور ف پر زبر (صفة) کے ساتھ صفت یا الہیت کے اور ص پر پیش اور ف پر تشدید (صفة) کے ساتھ چوتھے کے معنی آتے ہیں۔ یہ بعد اذکر معمنی ہی اختیار کرتے ہوئے یہ کہا جاتا ہے کہ لفظ صوفی اسی صفت سے اخذ ہے کہ مسجد نبوی کے شہاں میں واقع صفت (چوتھے یا سائبان) میں جو اصحاب رہا کرتے تھے ان کو اصحاب صفت کہا جاتا ہے اور اصحاب صفت چونکہ، فقراء، تارک دنیا اور بالکل صوفیوں کے حال میں ہوتے تھے اس لیے یہی لفظ صوفی کی اصل الکلمہ ہے۔ (21) امام ابن تیمیہ کے مطابق حضرت محمد نے

اصحاب کو سوال کرنے سے بالکل منع کر دیا تھا یعنی اصحاب صفوی، عام فقرہ اکی مانند دست سوال دراز نہیں کرتے تھے۔ نہیں ان میں کوئی صوفیانہ کیفیات (حال، وجود غیرہ) پائی جاتی تھیں اور نہیں اصحاب صفوی نے خود کو تارک الدنیا کیا تھا بلکہ وہ دیگر اصحاب کی طرح جہاد میں بھی شریک ہوا کرتے تھے۔ (22)

مزید یہ کہ علم لسانیات کے مطابق، لفظ صفوی سے صوفی مشتق کرنا قواعد کے لحاظ سے غلط ہے کہ اوپر بیان کردہ اعراب کی رو سے لفظ صفوی سے صوفی (Sufi) مشتق ہو گانا کہ صوفی (Sooofi) یا (Sufi) مشتق کر لیا جائے۔ (23)

### صف الاول

بعض صوفیہ کے خیال میں یہ لفظ صوفی اصل میں صف اول کی صف سے ماخوذ ہے کہ صوفی تمام دیگر انسانوں کی نسبت اپنادل خدا کی جانب کرنے اور اس سے رغبت رکھنے میں پہلی صف میں ہوتا ہے۔ یہاں بھی دیگر متعدد مأخذ کی طرح لسانی قواعد کی پیچیدگی پیش آتی ہے کیونکہ اگر صوفی، صف سے اخذ کیا گیا ہوتا تو پھر اس لفظ کو صوفی (Sufi) ہونا چاہیے تھا نا کہ صوفی (Sufi) جو مردوج ہے۔ (24)

### صوف

زمانہ جاہلیت میں صوفہ نام سے ایک قوم تھی، اس قوم کے خانہ کعبہ کے مجاور تھے اور حن ا لوگوں نے ان سے مشابہت اختیار کی وہ صوفیہ کہلائے۔ گورنی قواعد کی رو سے لفظ صوفہ سے صوفی نہیں بلکہ صوفانی بنتا ہے لیکن بعض ماہرین اس اشتقاق کو درست مانتے ہیں اور اس سلسلہ میں یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ اگر کوفہ سے کوفانی کے بجائے کوفنی بن سکتا ہے تو صوفہ سے صوفی کا اشتقاق بھی ممکن ہے۔ (21) اس دلیل کے باوجود اس اصل الکلمہ کے خلاف متعدد دیگر وجوہات بھی بیان کی جاتی ہیں۔ (23)

قوم صوفہ ایک غیر معروف قوم تھی جس کی جانب صوفیہ کی توجہ مرکوز ہونا یا اس کے نام سے تشبیہ کا امکان قوی نہیں۔

اگر بالفرض یہ اصل الکلمہ درست تسلیم کر لی جائے تو پھر صوفی کا لفظ خود حضرت محمد اور صحابہ کرام کے زمانے سے موجود ہونا چاہیے تھا نا کہ دوسری صدی ہجری (امام قشیری کے مطابق 822ء میں) (24) سامنے آتا۔ (9)

قبل از اسلام کے زمانہ جاہلیہ سے انتساب کو مسلمان اچھی لگاہ سے نہیں دیکھ سکتے تھے اور صوفیہ کی جانب سے ایسا انتساب ممکن نظر نہیں آتا۔

### Sofie

Sofie اصل میں ایک یونانی لفظ، Sophos سے لیا گیا ہے جس کے معنی حکمت اور فارسی تبادلی تصور کی اصطلاح کے مطابق عرفان کے ہوتے ہیں اور اسی مناسبت سے تھیو صوفی (Theosophy) کو اردو میں حکمت یزدانی کہا جاتا ہے۔ اس اصل الکلمہ کا تذکرہ سب سے پہلے الیرونی سے روایت کیا جاتا ہے۔ (23) اس کو رد کرنے والے محققین کے نزدیک، ادبی طور پر یاقوٰۃ لسانیات (Philology) کے لحاظ سے ایسا ممکن نہیں ہے کیوں کہ ان کے مطابق Sophos کو یونانی میں لکھنے کے لیے لفظ سگما استعمال کیا جاتا ہے اور عربی تراجم کے دوران اس کا تبادل سین آتا ہے نا کہ حرف صاد کا آتا ہو۔ برخلاف، وہ محققین جو تصور میں تھیو صوفی اور نو افلاطونیت جیسے افکار پر توجہ دیتے ہیں۔ (مثال کے طور پر Rene Guenon 1886ء تا 1951ء) لفظ صوفی کے لیے Sophos کی اصل الکلمہ کے حق میں علم الاعداد (Numerology) کا سہارا لیتے ہیں اور ان کے مطابق لفظ صوفی میں موجود اعداد کی تعداد حکمت الہیہ کے برابر ہے اس لیے صوفی، Sofie سے ہی مشتق ہے۔ (25)

### الصفاء

صفیہ امام، احمد بن حنبل کے استاد بشر بن الحارث (767ء تا 840ء) جنہیں بشر الحافی بھی کہا جاتا ہے کے مطابق: صوفی وہ ہے کہ جس کا دل اللہ کی جانب مغلص (صف) ہو۔ (24) اگر لفظ الصفاء کو خالص، پاکیزگی اور صفائی کے معنوں میں لے کر اسی کو صوفی کی بنیاد یا اصل الکلمہ تسلیم کیا جائے تو پھر قواعدی طور پر لفظ صوفی کے بجائے صوفی یا صفائی اخذ ہونا چاہیے تھا۔ (23)

### صوف

لفظ صوف کے معنی اون کے آتے ہیں اور گمان غالب ہے کہ یہ لفظ کوئی آٹھویں صدی عیسوی سے دیکھنے میں آرہا ہے جب ابن سیرین (وفات 729ء) سے روایت کیا جاتا ہے کہ انہوں نے اس لباس کی حضرت عیسیٰ کی جانب نسبت سے پہنے پر ناپسندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے اس کا ذکر کیا۔ (26) ابن خلدون کے مطابق صوف (اون) کے کچھے پہنے کا رجحان دنیا پرستانہ زندگی کی جانب رغبت کے عمل کے طور پر ہوا۔ (دیکھیے قطعہ؛ رد عمل دنیا پرستی) جب بزرگ اور نیک انسانوں نے قیمتی اور ریشمی لباسوں کی نسبت سادہ صوف کے لباس کو ترجیح دنیا شروع کی۔ (21)

### بلا ماغذ

امام قشیری کے مطابق یہ لفظ 822ء سے دیکھنے میں آیا اور یہ وہ زمانہ تھا کہ جب دنیا پرستی سے نالاں اور زاہد عبادت گزار کسی معتبر نام (لقب رشناخت) سے محروم ہو چکے تھے؛ یعنی خود محمد کے

زمانے میں تو سب سے معتر لقب یا شناخت، لفظ صحابی ہی کا تھا پھر ان کے بعد والی نسل نے تابعین کی شناخت اختیار کی اور ان کے بعد کی نسل نے تابعین کے لفظ سے شناخت اختیار کی مگر پھر تن تابعین کے بعد زاہدین اور مخلص عبادت گزاروں اور دنیا سے کنارہ شی اختیار کرنے والوں کے لیے یہ لفظ صوفی اختیار کیا گیا۔ (24)

### تفرقی ظاہریت و باطنیت

ایک لفظ جو کہ تصوف میں بکثرت استعمال ہوتا ہے وہ ہے باطنیت (Esotericism) کا لفظ اور اس کو ظاہری زندگی یعنی ظاہریت (Exotericism) سے اندر ونی زندگی کو الگ شناخت دینے کے لیے اختیار کیا جاتا ہے، گو ظاہری زندگی سے یوں تو مراد دنیاوی زندگی کی لی جا سکتی ہے اور عام انسان اس سے وہ زندگی لے سکتا ہے جو کہ مذہبی زندگی (عبادت کے اوقات) سے علاوہ ہو لیکن تصوف میں ایک صوفی کی مراد اس ظاہری زندگی کی ہوتی ہے جو غیر صوفی بر کرتے ہیں۔ جنید (830ء تا 910ء) کے مطابق صوفی، خود کے لیے مراد ہوا اور خدا کے لیے زندہ ہوتا ہے۔ (27) (24)

### صوفیت اور اسلام

صوفیہ کے نزدیک اسلامی علوم کی دو قسمیں ہیں ایک ظاہری اور دوسری باطنی (14)۔ ظاہری علوم سے مراد شریعت ہے، جو عوام کے لیے ہے اور باطنی علم وہ ہے جو ان کے کہنے کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے چند صحابہ حضرت ابو بکر صدیق، حضرت علی اور حضرت ابوذر کو تعلیم کیا۔ حضرت ابو بکر سے حضرت سلیمان فارسی اور حضرت علی سے حضرت حسن بصری فیض یا ب ہوئے۔ صوفیہ کے نزدیک تصوف کے چار درجے ہیں۔

### (۱) شریعت (۲) طریقت (۳) حقیقت (۴) معرفت

جب تک یہ تمام درجات اپنے درست مقام پر حاصل نہ کیے جائیں اس وقت تک انسان صوفی نہیں ہو سکتا۔ شریعت اسلام کا ظاہر ہے اور طریقت اس کا باطن۔ اس کی سادہ سی مثال یوں دی جاتی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں بھی منافقین مسلمانوں کی صفوں میں شامل تھے جو ظاہر میں توہروہ عمل کرتے تھے جس کے کرنے کا اسلام نے حکم دیا ہے جیسے کہ نماز، روزہ، جہاد وغیرہ، مگر دل ہی دل میں وہ کافروں کے ساتھ تھے اور یہ گمان کرتے تھے کہ ہم ان مسلمانوں کو دھوکا دے رہے ہیں۔ مگر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ کی طرف سے ان کے سب حالات معلوم تھے اور بعض اوقات تو اکابر صحابہ کی جانب سے بھی ان کو قتل کر دینے تک کامطالہ کیا گیا تھا مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے جان و مال کو بالکل اسی طرح محفوظ رکھا جیسے کہ کسی مسلمان کا رکھا جاتا ہے، یہاں

پران کے ظاہر پر حکم لگایا گیا ہے جو کہ شریعت ہی ہے۔ بس اگر کوئی شخص ظاہر میں نماز روزے کی پابندی اور دیگر فرائض ادا کرتا ہے تو زیان شریعت میں اسے کوئی کافر نہیں کہہ سکتا۔ اب چونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کی حقیقت معلوم تھی اور اس بارے میں سورۃ المنافقین بھی اتری جس میں ان کی نیتوں کو بے ناقب کر دیا گیا تو طریقت کے اعتبار سے یہ لوگ کافر ہیں اور ہمیشہ جہنمی ہیں مگر ان کے اس ظاہر کی وجہ سے مسلمانوں کا کوئی قاضی ان کو کچھ نہیں کہہ سکتا اور کوئی مفتی ان کے خلاف فتوی نہیں دے سکتا۔ یہاں پر اہل اللہ اور اولیاء اللہ اپنے باطنی نور سے ان کی حقیقت معلوم کر لیتے ہیں اور لوگوں کو ان کے شرور سے متنبہ کر دیتے ہیں۔

### اسلام اور صوفیت

قرآن میں صوفی یا تصوف و صوفیت نام کی کوئی اصطلاح نہیں ملتی اور جیسا کہ ابتدائی میں مذکور ہوا کہ یہ تصور اسلام کی اولین نسل میں موجود ہی نہیں تھا اور اب ان خلدوں کے مطابق کوئی دوسری صدی سے دیکھنے میں آیا۔ (حوالہ ۱)؛ ابن خلدون کے الفاظ میں اس سے مراد ”خود کو اللہ کی مکمل سپردگی میں دینے کی ہے“ (جو کہ اسلام کا تصور بھی ہے) اور یہ لوگ مکمل روحانی پاکیزگی، انسان کی اندر ونی کیفیات، وجود کی فطرت اور دنیاوی مسروتوں سے دور ہو کر عبادت اور اللہ کی بندگی پر زور دیتے تھے۔ جب تک یہ تمام طریقہ کا ر حضرت محمد کی جانب سے لائے گئے اللہ کے پیغام کی حدود کے اندر رہتے ہوئے اختیار کیے جاتے رہیں اس وقت تک لفظ صوفی اور تصوف کے بجائے ان کو شریعت ہی کہا جاتا ہے کیونکہ جب سب کچھ قرآن اور سنت کے مطابق ہی ہے تو پھر اسے تصوف کیوں کہا جائے کہ اس کے لیے تو شریعت کی اصطلاح حضرت محمد کے قریب ترین زمانے سے موجود ہی تھی۔ لیکن پھر اس میں اسلامی حکومت کی وسعت کے ساتھ قبل اسلام کے ایرانی و یونانی فلسفیانہ خیالات شامل ہونے لگے؛ انسان اور کائنات کا تعلق، اللہ سے قربت، دنیاداری سے کنارہ کشی، انسان کی لاچارگی وغیرہ جیسے تصورات شامل ہونے کے بعد صوفیت اپنی شکل اختیار کرنے لگی؛ اس قسم کی روحانی پاکیزگی اور عبادت کے تصور کو قرآن کی سورت الحدیہ کی آیت 27 میں رہبانیت (Monasticism) کا نام دیا گیا ہے اور اسے خود انسان کی تخلیق کہا گیا ہے۔ (28) اور کہا گیا ہے کہ نہیں فرض کیا تھا ہم (اللہ) نے اسے ان پر۔

اردو کے ایک مفکر اور شاعر، اقبال نے اسلام میں تصوف کے تصور کو اسلام کی زمین پر اپک بدیی/ اجنبی (Alien) تصور قرار دیا ہے جو کہ غیر عرب (اسلام کی وسعت کی وجہ سے) اور (قبل از اسلام کے) ایرانی عقليت پسند ماحول میں پروان چڑھا۔ اقبال نے تصوف کے بارے میں یہ رائے سید سلمان ندوی کے نام تیرہ نومبر 1917ء کا پانچ ایک مکتب میں ان الفاظ میں تحریر کی:

2. رابطہ صحری (717ء تا 801ء)
3. بازی یہ بسطامی (804ء تا 874ء)
4. جنید بغدادی (830ء تا 910ء)
5. منصور بن حلاج (858ء تا 922ء)
6. ابو القاسم قشیری (986ء تا 1072ء)
7. علی بھویری (986ء تا 1072ء)
8. عبدالقدیر جیلانی (1077ء تا 1166ء)
9. معین الدین چشتی (1141ء تا 1230ء)
10. فرید الدین عطار (1145ء تا 1220ء)
11. ابن عربی (1165ء تا 1240ء)
12. عبدالوہاب (1492ء تا 1565ء)
13. مجدد الف ثانی (1564ء تا 1624ء)
14. شاہ ولی اللہ (1703ء تا 1762ء)

ذکورہ بالا فہرست میں شامل صوفیہ کے نظریات کے لیے ان کے مخصوص صفات موجود ہیں۔

**غیر مسلم صوفیہ کرام**

غیر مسلم صوفیہ کرام ان صوفیہ کرام کو کہا جاتا ہے کہ جنہوں نے خود کو ناصرف یہ کہ تصوف بلکہ تصوف کے کسی خاص سلسلے (جیسے نقشبندی وغیرہ) سے جڑنے کے باوجود کبھی قبولیت اسلام کا اعلان نہیں کیا۔

مسلمان، غیر مسلم صوفی کی اصطلاح کو جو بھی نام دیں حقیقت یہ ہے کہ غیر مسلم دنیا میں یہ غیر مسلم صوفی ہی کہلائے جاتے ہیں۔ (33)

### غیر مسلم صوفیہ، بحاظ ترتیب زمانی

1. مہربا بابا (1894ء تا 1969ء)
2. مرشد سیموکل لویں (1896ء تا 1971ء)
3. منوہر لال کانپوری (1898ء تا 1955ء)
4. اریناٹو یڈی (1907ء تا 1999ء)
5. وو گان لی (پیدائش 1953ء)
6. کارول ولینڈ (مرشدہ) (؟)

Even the very concept of tasawwuf is an alien plant on the soil of Islam, one which has been brought up in the intellectual climate -of Ajamis (non-Arabs, specially Persians). (2)

یہ درست ہے کہ اسلام میں تزکیہ نفس و روح پر زور دیا جاتا ہے اور اس تزکیہ کو حاصل کرنے کے سلسلے میں صوفیہ کی دو اقسام نظر آتی ہیں ایک وہ جو مکمل طور پر خود کو قرآن اور شریعت کی حدود میں رکھتے ہوئے ایسا کرتے رہے (اور ہیں) اور دوسرا وہ کہ جو غیر مسلم افکار اور فاسفے سے مکدر تصور پر چلتے تھے (اور ہیں)، لیکن یہی شاہزادی صوفیت بھی موجود ہی ہے کہ جو کسی بھی طور اسلام سے تعلق نہیں رکھتی اور بہت سے صوفیہ ایسے ہیں جو صوفیت کی ریاضتوں سے گزرنے کے بعد ایک ایسے درجے تک پہنچ کر جس کے بعد انہوں نے خود کو اسلام سے جدا کر لیا۔ (30)

### صوفیہ کرام

اس قطعے میں معروف صوفیہ کو ترتیب زمانی کے لحاظ سے تحریر کیا جا رہا ہے؛ عام تاثر کے برعکس تصوف کو خصوصیت حاصل ہے کہ اس کے صوفیہ میں صرف مسلم صوفیہ کرام ہی نہیں ہیں بلکہ ہندو متی، بدھ متی اور دیگر ادیان کے غیر مسلم صوفیہ کرام بھی شامل ہیں۔

### مسلم صوفیہ کرام

درج ذیل میں معروف صوفیہ کرام کی ایک مختصر فہرست بحاظ ترتیب زمانی دی جا رہی ہے۔ یہ بات وثوق سے کہنا کہ پہلا صوفی کون ہوا شاید مشکل ہے لیکن متعدد علماء کی نظر میں سب سے پہلے لفظ صوفی کو ابوہاشم (وفات: 763ء) کے لیے اختیار کیا گیا اور ابوسفیان الشوری (716ء تا 778ء) کی روایت سے اس بات کا تذکرہ ابی نعیم الحافظ (1038ء) اور ابن الجوزی (1114ء تا 1201ء) کی تصانیف میں آتا ہے۔ (9) اب رہی بات تصوراتی اور روحانی طور پر اسلاف سے تعلق قائم کرنے کی تواہ تصوف کے ذرائع (بلکہ غیر مسلم ذرائع تک (31)) کے مطابق تو پہلے صوفی خود حضرت محمد ہیں اور ان کے بعد یہ صوفی ان اہل افراد (مثال کے طور پر حضرت علی) کو عطا ہوا جو اس کے اہل تھے۔ یوں پیغمبر اسلام سے تصوف کی لڑی کو شروع کرنے کے بعد اس میں حضرت سلمان فارسی، حضرت اولیس قرنی اور پھر حضرت جعفر الصادق کے نام بھی شامل کیے جاتے ہیں۔ (32)

### مسلم صوفیہ، بحاظ ترتیب زمانی

1. ابوہاشم (وفات: 736ء)

## برصیر اور صوفیہ کرام

برصیر پاک و ہند میں اشاعت اسلام کے لیے صوفیہ کرام کا کردار بھی بہت اہم تسلیم کیا جاتا ہے۔ محمد بن قاسم کے سندھ کو فتح کرنے اور محمد غزنوی کے ہندوستان پر حملوں کے ساتھی ہی بزرگان دین اور صوفیہ کرام کی آمد کا سلسلہ شروع ہو گیا تھا جن میں حضرت عبداللہ شاہ غازی، داتا گنج بخش بھجویری، شاہ رکن عالم، خواجہ معین الدین چشتی، سلطان بختی سرور، خواجہ قطب الدین، بختیار کاکی، بابا فرید گنگہ شکر، مخدوم علاء الدین صابر، شیخ نظام الدین اولیا، شیخ بہاۃ الدین زکریا ملتانی کے علاوہ دیگر بے شمار ہستیاں شامل ہیں۔ ان صوفیہ کے حسن اخلاق اور تبلیغ دین کے نتیجے میں لاکھوں کی تعداد میں لوگوں نے اسلام قبول کیا۔ ان کے علاوہ سلیم چشتی، شیخ محمد غوث گولیاری، مخدوم عبدالقدار تانی، شیخ داؤد کرمانی، شاہ ابوالمعالی، ملا شاہ گادری، حضرت خواجہ باقی بالله، حضرت میاں میر، حضرت مجدد الف ثانی اور شاہ ولی اللہ کے نام بھی اسلام کی اشاعت کے سلسلے میں قابل ذکر ہیں۔

### کتب تصوف

امام قشیری کا رسالہ قشیریہ

شیخ عبدالقادر جیلانی کی فتوح الغیب

داتا گنج بخش کی کتاب کشف الحجوب

شیخ شہاب الدین سہروردی کی عوارف المعارف

ابن عربی کی فصوص الحکم اور الفتوحات المکیہ

### کائناتی تصوف

کائناتی تصوف (Universal Sufism) کو ایک ایسا شعبہ فلسفہ دماغ انسانی و نفسانی کہا جاسکتا ہے جو نہ ہب اسلام کی تعلیمات کو انسانی خواہشات و تجھیلات کے مطابق ڈھال کر اسلام کو اسلام سے نفرت کرنے والے اذہان کے لیے قابل قبول بنائے اور ظاہر ہے کہ یہ تصور غیر مسلم افراد کے لیے زیادہ کشش رکھتا ہے۔ (34) اور اسلام کے خیر سے اٹھنے والے اسلام سے تنفس اشخاص (مثلاں کے طور پر اور لیں شاہ وغیرہ جیسے صوفیہ کرام) کے لیے اپنے گرد ایک جم غیر لگانے کا نہایت آسان طریقہ فراہم کرتا ہے۔ تصوف کی اس عالمی شاخ سے مسلک افراد کے لیے تصوف، اسلام پر تقدیم زمانی کا حال ہے اور اسلام سے پہلے سے وجود رکھتا ہے یعنی اسلام کی حیثیت ثانوی ہے اور جب اسلام ثانوی ٹھہر ا تو پھرنا تو تصوف کو قرآن کی ضرورت باقی ہے اور نا محمد کی۔

### مشہور صوفی شعرا

(۱) شیخ سنائی (۲) مولانا جامی (۳) مولانا رومی (۴) شیخ سعدی شیرازی (۵) حضرت امیر

خرد (۶) شاہ عبداللطیف بھٹائی (۷) رحمان بابا (۸) لال شہباز قلندر (۹) بابا بلہ شاہ

### تئاخ و تصوف

اہنجار یا آواگوں (اور بعض اوقات تئاخ (Reincarnation) یا حول) کے نظریات صوفیہ کی تعلیمات میں ملتے ہیں۔ (35) (36) یہ بات بھی بیان کی جاتی ہے کہ جس طرح تمام اسلام را تھ پر قائم علماء کرام، تئاخ اور اہنجار و حلول جیسے نظریات کی تکمیر تدید کرتے ہیں اسی طرح حقیقی تصوف کی تعلیمات پر چلنے والے صوفی بھی ان نظریات کو نہیں تسلیم کرتے۔ (37) لیکن عمومی طور پر یہ تاثر (بطور خاص مغرب میں) پیاسا جاتا ہے کہ صوفیہ اس نظریے کے قائل ہیں اور ان کی تحریروں میں اس کی موجودگی واضح طور پر دیکھی جا سکتی ہے جس سے کم از کم صوفیہ کی طرح باطنیت (Esotericism) میں مہارت نارکھنے والا ایک عام مسلمان بھی لازمی طور پر دھوکا کھا جائے گا۔ تصوف میں تئاخ و ہندو، آواگوں جیسے نظریات کی موجودگی کا واضح ثبوت سری انکا کے ایک صوفی باوائی الدین کے اقتباسات سے لگایا جاسکتا ہے۔ (38) گوچیسا کہ اوپر بیان ہوا کہ بعد میں ان کے کسی مرید نے ہر ممکن کوشش کی کہ باوائی الدین کی واضح طور پر آواگوں کے نظریے کو تسلیم کرنے والی تحریر میں باطنیت کا سہارا لے کر اس کی حقیقت کو چھپا سکیں لیکن ایسا ہونیں سکا۔ روئے خطر و ابتدیل ہو سکتے ہیں اس لیے ایسی صورت حال میں پیچیدگی سے بچنے کی خاطر چند اقتباسات بعد ترجمہ درج ہیں:

”یہ انسانی پیدائش ہے، جس میں ہم الہامی تجزیاتی عقل رکھتے ہیں، شعور کی چھٹی حس۔ یہ عقل ہمیں صحیح اور غلط کے مابین تفریق کے قابل بناتی ہے۔۔۔ اگر ایک انسانی زندگی ختم ہو جائے اور دوبارہ پیدا ہو، خواہ صرف ایک بار، تو اس کی قدر (و قیمت) کمتر ہو جاتی ہے۔۔۔ چھٹی حس اور صحیح اور غلط میں تیزی کی صلاحیت گھٹ جاتی ہے، اور اگلی بار کی پیدائش پر شعور کی (صرف) پاچ حسیں ملتی ہیں۔

This is the human birth, in which we have divine analytic wisdom., the sixth state of consciousness. This wisdom enables us to discriminate between what is right and what is wrong. . . If a human life dies and is reborn, even once, its value decreases. The sixth level of consciousness and the ability to discriminate is reduced, and in the next birth one will have five levels of consciousness-

فلسفیوں کے خیالات کی آمیزش ہوتی گئی بلکہ، بہت سے افکار دیگر مذاہب سے بھی شامل ہو گئے۔  
وatan گنج بخش، متصور بن حلاج اور ابوسلمان کے اسلام مبنی تصور کے بارے میں لکھتے ہیں:  
”میں نہیں جانتا فارسی کون ہے اور ابوسلمان کون اور انہوں نے کیا کیا اور کیا کہا۔ لیکن جو شخص  
تحقیق اور توحید کے خلاف چلتا ہے، اس کو دین میں کچھ نصیب نہیں ہوتا اور جب دین جو اصل ہے  
مضبوط نا ہو تو تصور جو اس کی شاخ ہے کس طرح مفید ہو سکتا ہے؟“ (43)

### اسلام کا پھیلاوا اور تصور

اسلامی افکار کو دیگر مذاہب کے اشخاص تک پہنچانے کا پامن طریقہ اختیار کرنے کی وجہ سے  
صوفی نے اسلام کی اشاعت میں اہم کردار ادا کیا؛ گویہ اور بات ہے کہ حقیقتاً دیگر مذاہب پر اثر انداز  
ہونے کے ساتھ ساتھ، تصور میں بھی ان دیگر مذاہب کے افکار شامل کر کے اس کو اسلام کا نام  
دیے جانے اور قرآن کی پوشیدہ معلومات کہے جانے کی روشن اختیار کی جاتی رہی۔ نظام الدین اولیا  
کے ہندو یوگیوں سے مکالمات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ وہ ہندوؤں کے شواور شاکتی نظریات  
سے متاثر تھے۔ (44) الیورونی نے بھی اس بات کا تذکرہ کیا ہے کہ سانکھیہ یوگا فلسفہ اور ہندوستان  
کے صوفی نظریات میں مماثلت پائی جاتی ہے۔ اس طرح وہ ہندو، بدھ اور دیگر مذاہب کے افراد ان  
صوفی کرام کی جانب رجوع کرنے میں سکون محسوس کرتے تھے جو اپنے مذاہب میں موجود ذات  
پات کے نظام سے تنفر ہو چکے تھے اور یوں ان اشخاص کو اسلامی افکار سے آشنا کرنے میں سہولت  
رہتی تھی؛ تصور سے مسلک افراد کا اسلامی نظریات کو پھیلانے کا سلسلہ اس قدر وسیع اور اہمیت  
اختیار کر گیا تھا کہ عبد القادر جیلانی جیسے جلیل القدر مسلم علماء کرام نے اسلام اور تصور کے مابین  
آنے والی خلائق کو عبور کرنے اور تصور کو اسلام سے واپس قریب لانے کی جدوجہد بھی کی۔ (45)

### بلا جواب سوال

تہام تر تصور سے متعلق کتب و موقع ہائے روئے خط میں کسی ناکسی الفاظ میں ایک بات کا  
تذکرہ لازمی شامل ہوتا ہے (حوالہ کے لیے حوالہ جات کی فہرست میں شامل کسی بھی حوالے سے  
رجوع کیا جاسکتا ہے) اور وہ یہ ہے کہ تصور، شریعت سے الگ نہیں ہے؛ یا یہ کہ تصور، شریعت  
کے بغیر تصور نہیں کیا جاسکتا؛ یا یہ کہ تصور دراصل روح کی پاکیزگی کا نام ہے؛ یا یہ کہ تصور، دل  
میں آنے والی برائیوں سے دل کو پاک کرنے کا نام ہے؛ یا یہ کہ تصور دل کو خوبصورت (احسان  
/ پاک) بنانے کا طریقہ ہے۔ بیہاں ایک سوال یہ ڈہن میں ابھرتا ہے کیا مذکورہ بالا تمام باتیں  
اسلامی تعلیمات نہیں؟ پھر آخر اس تمام تر طریقہ کا رکو اسلام یا شریعت کے بجائے تصور کا نام  
دینے کی کیا وجہ ہے؟ اب تک مختلف کتب و ذرائع سے اس بات کا جواب تلاش کرنے کی کوشش کی

### تجاویز و فتاویٰ

تصوف کا ظاہر بھی وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ نئی اختراعات اور فلسفیوں کے افکار  
مبالغہ سے سیراب ہو کر طرح طرح کی شکلوں میں تبدیل ہوتا رہا، مگر ان لوگوں کا تصور سے کوئی  
لیندا بینا نہیں اور ان کی مثال ایسی ہی ہے جیسے کہ قرآن مجید میں فرمایا گیا کہ کیا تم نے ناج گانا اور  
تالیاں بجانا ہی اپنائیں بنا رکھا ہے۔ ان میں وہ بھی ہیں جو کہ ڈھول ڈبے بجانے اور جھومنے اور  
نپخے سے بھی گرینہ نہیں کرتے اور اپنے آپ کو نپخے ہوئے تصور کرتے ہیں۔ یہ شیطان تک ہی  
نپخے ہیں اور شیطان ہی ان پر وہی کرتا ہے جس کو یہ تخلیق سمجھتے ہیں۔

تصوف کی اس موجودہ بگڑی ہوئی شکل کے بارے میں اسلام کے علماء کرام نے متفہم کیا ہے  
کہ تصوف کی اس حد سے تجاوز کردہ بگڑی ہوئی شکل سے دور رہا جائے۔ Islamweb اس کے مرکز  
فتویٰ سے جاری کیا جانے والا ایک رونے خط فتویٰ سے چند سطور (وضاحتی عبارت کے ساتھ)  
درج ذیل ہیں۔ اصل عبارت کے لیے متعلقہ موقع دیکھیے۔ (39)

ابتداء میں صوفیہ کا خطاب ان لوگوں کو دیا جاتا تھا جو خود کو اللہ کی عبادت میں مصروف رکھتے تھے  
اور زادوں کی سی زندگی بس کیا کرتے تھے۔ (40) (41)

بعد میں صوفیت (عام طور پر تصور کے مقابل ادا کیا جاتا ہے) میں متعدد بدعیتیں اور مبالغات  
حلول کر گئے اور فلسفیوں کے کئی ممنوع تکرارات نے اس میں جگہ بنا لی، جیسے وحدت الوجود، باطنیت  
(Atheism) اور لادیٰ (Esotericism) (ممکن ہے کہ اس فتویٰ میں دہریت یا انحراف کے معنوں میں آیا ہو) جن کے بعد یہ خیال بھی پایا جاتا ہے کہ ان سے گزرنے  
کے بعد ایک حد وہ آتی ہے کہ جب وہ شخص اسلام کی پیروی سے بھی آزاد ہو جاتا ہے؛ ارشاد  
الملوک (مولانا عاشق الہی میر ٹھی) کے مطابق ذکر کے لیے شرائط میں سے ایک، ذکر کو شیخ سے  
حاصل کرنا ہے بالکل ایسے ہی جیسے صحابہ اپناؤ ذکر رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے لیا کرتے تھے۔ (15)

### کاذب تصور

گویا ابتدائی تصور اسلام کی اصل روح سے قریب تر ہے اور اس میں بہت سی قابل ذکر  
شخصیات کے نام آتے ہیں جنہوں نے اسلام کی تبلیغ میں نہایت گراں قدر خدمات انجام دیں جیسے  
امام غزالی اور میمن الدین چشتی وغیرہ۔ مگر وقت کے ساتھ ساتھ صوفیہ کرام کو دی جانے والی عزت و  
مقام سے متاثر ہو کر کاذب صوفیہ بھی نہ مودار ہوتے رہے اور تصور نے بہت سے مفاد پرست افراد  
کو بھی اپنی جانب راغب کر لیا (42) جنہوں نے درویشی اور صوفیت کے نام کا استھان کیا اور اس  
کا تصور مکدر کرنے میں کردار ادا کیا۔ ان کی وجہ سے نا صرف یہ کہ تصور میں مختلف مسلم و غیر مسلم

انحراف اسلام آرگ نامی موقع Tasawwuf - the distorted image 4.

<sup>^</sup> Louis Massignon, Essai sur les origines du 5.

lexique technique de la mystique musulmane ISBN-10: 6. 2204062537 کتاب کا ایک دستیابی موقع

<sup>^</sup> 6.0 6.1 The Oxford Encyclopedia of the 6.

Islamic World: Sufism by Kazuo Ohtsuka 7.

Mysticism in Islam; William C. Chittick 8.

روئے خط words of ecstasy in sufism by carl w. ernst 9.

9.0 9.1 9.2 اف :ابی نعیم الحاوظ؛ حلیۃ الاولیاء ب :ابن الجوزی؛ صفة الصفوۃ (ایک روئے خط موقع) 10.

صوفیت پر مقالہ 10.0 10.1 Encyclopedia Britannica 11.

Sufis and Sufism: some reflections. edited by 12.

Neeru Misra. New Delhi 12.0 12.1 The Place of Tasawwuf in 12.

نوح حامیم کیلیر کا مقالہ Traditional Islam 13.

تصوف. آرگ نامی موقع What Is Tasawwuf 14.

14.0 14.1 Shariat and Tasawwuf by 14.

محلس. نیٹ نامی موقع پر Maseehullah Khan 15.

15.0 15.1 The Jamaa'at Tableegh and the 15.

احیاء. آرگ نامی موقع Deobandis; Chapter 1.6 16.

Ahmad Raza as a devout Sufi 17.

نامی موقع 17.

مرنی پر پیکش. آرگ 18.

آگریزی اور فارسی Mawlana Jalaluddin Rumi 19.

The Necessity of a Measure of Proper Sufi 19.

شیخ یوسف الفراودی education ( and Wisdom (Hikmat(^ Islamic Gnosis ('Irfan

جا چکی ہے لیکن تمام جگہ ہی بات شریعت سے اقرار اور تصوف کو شریعت کے مطابق ثابت کرنے پر ہی ختم ہو جاتی ہے۔ اس مضمون کا یہ آخری قطعہ ابھی کسی ایسے عالم کا منتظر ہے کہ جو اس بات کا جواب فراہم کر سکے کہ جب جھوٹے تصوف کی موجودگی اور اس کی معاشرتی برائیاں خود تصوف سے قربت رکھنے والے تسلیم کرتے ہیں اور ان کے مطابق تھی تصوف اصل میں شریعت ہی ہے تو پھر آخروہ کون ہی بات ہے کہ جس پر تصوف قائم ہے؟ اگر تصوف، شریعت ہی ہے تو پھر اس کا الگ سے نام کیوں؟ اور اگر کوئی چیز تصوف میں ایسی ہے جو شریعت اور قرآن سے الگ ہے یعنی جس کی وجہ سے اس کو ایک الگ نام (تصوف) نادیا جائے تو بات واضح نا ہوگی تو پھر ظاہر ہے کہ تصوف میں کچھ وہ بھی شامل ہے جو اسلام نہیں۔

### حوالہ جات

چہار تک ممکن ہو سکا، روئے خط (Online) حوالہ جات کو ترجیح دی گئی ہے۔ موضوع پر تمام مسلم و غیر مسلم، تفرقی و طبقاتی پہلوؤں کو سامنے لانے کی خاطر حوالہ جات پر کوئی دینی ولادینی، اسلامی و غیر اسلامی یا تفرقی پابندی نہیں؛ ماسوائے کہ (اپنے مقام پر) مصدقہ ہوں۔ روئے خط مقامات تبدیل بھی ہو سکتے ہیں، اس لیے مضمایں کے عنوانات انگریزی ہی میں دیے جا رہے ہیں۔ کسی حوالے پر اعتراض ہو تو تبادلہ خیال پر بیان کیجیے۔

القرآن، سورۃ الجمۃ، آیت دو 1.

صوفیوں کی جانب سے استعمال کی جانے والی لفظ احسان کے بارے میں حدیث 2.

Mysticism in Islam: In short, Muslim scholars 3.

who focused their energies on understanding the normative guidelines for the body came to be known as jurists, and those who held that the most important task was to train the mind in achieving correct understanding came to be divided into three main schools of thought--theology, philosophy, and Sufism. This leaves us with the third domain of human existence, the spirit. Most Muslims who devoted their major efforts to developing the spiritual dimensions of the human (روئے خط مضمون) person came to be known as Sufis

## (روئے خط مضمون) Reincarnation

Is Reincarnation Compatible With Islam 37.  
 (روئے خط مضمون)

A Sufi View of Spiritual Rebirth 38.  
 (روئے خط مضمون)

Fatwa Title: Muslims and other groups, Fatwa 39.  
 اسلام ویب نامی موقع No. 82721

Mohammedan Confraternities at Catholic 40.  
 اسلام کی تاریخ اور ابتدائی تصوف کا ذکر Encyclopedia

Sufism: The Columbia Encyclopedia 41.  
 (روئے خط موقع)

Introduction to Sufism by Dr. Qadeer Shah 42.  
 تصوف: ایک اسلامی موقع Baig

آب کوثر : شیخ محمد اکرم؛ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور روئے خط کتاب 43.

Sikhism origin and development by Dalbir singh dhillon 44.

The spread of islam: the contributing factors 45.  
 by Abu al fazal izzati, A. ezzati  
<http://ur.wikipedia.org/wiki/%D8%AA%D8%B5%D9%88%D9%81>  
 مستعادہ منجانب

○○○

## اہل بیت ڈیجیٹل اسلامک لائبریری

Theoretical Gnosis and Doctrinal Sufism and 20.  
 (روئے خط مقالہ) Their Significance Today

21.0 21.1 21.2 اردو و ہندی پر یا پر ہی ایک مضمون تصوف لغوی مباحث،  
 (گوہ مضمون اصلاح طلب ہے)

22. اصحاب صدقہ اور تصوف کی حقیقت از امام ابن تیمیہ؛ ترجمہ عبدالرزاق طیق آبادی:  
 المکتبۃ السلفیۃ - شیش محل روڈ لاہور

23.0 23.1 23.2 23.3 Sufism, Origin and 23.  
 (روئے خط، پیڈی ایف ملٹ)

24.0 24.1 24.2 24.3 24.4 The quranic sufism 24.  
 by mir valiuddin

25. ^ Islamic Esotriime and Taoism, Rene 25.  
 (موقع روئے خط) Guenon, p. 21

26. خواجہ معین الدین چشتی سے متعلق ایک موقع روئے خط پر تصوف کی تاریخ  
 islamicity forum پر مضمون

27. ایک روئے خط قرآن اردو ترجمے کے ساتھ۔

28. IQBAL IN YEARS at allamaiqbal.com 29.  
 (پیڈی ایف ملٹ) Al-Ghazali as sufi

30. 31. Sufism: The Esoteric Side Of Islam  
 ہندو دیوتائی نامی موقع

32. نعایت (پیکر) ادی شکنی نامی موقع

33. Mystical Dimensions of Islam by Annemarie 32.  
 (روئے خط موقع) Schimmel: The Univ of North Carolina Press

34. Sufism -- Sufis -- Sufi Orders at The University 33.  
 موقع روئے خط of Georgia

35. Thelemapedia (روئے خط ربط)

36. What is sufism (روئے خط مضمون)

Volume VIIIa - Sufi Teachings: Karma and 36.

## شیخ ابن تیمیہ کا نقد تصوف - ایک مطالعہ

بحث و کرید، تقدیم و تحقیق ایک پسندیدہ عمل ہے اور زندہ قوم کی علامت بھی۔ کسی بھی فن پر جب تک تقدیم و تحقیق کا سلسلہ جاری رہے گا اس وقت تک وہ فن پر وان چڑھتا رہے گا اور زمانے کی ستم طریفیوں سے اس میں غیر کی جو آمیزش ہوئی ہوگی اس کی طہارت کا سلسلہ بھی جاری رہے گا۔ تصوف بھی ایک فن ہے اور اس پر بھی نقد کی ضرورت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ چنانچہ تصوف کی ابتداء سے ہی اس پر تقدیم کا سلسلہ جاری ہے۔ اس ضمن میں جو ناقدین سامنے آئے وہ دو طرح کے ہیں۔ ایک وہ جو یہ وقت صوفی بھی ہیں اور ناقد تصوف بھی۔ ان میں امام غزالی جیسے افراد شامل ہیں۔ کچھ وہ لوگ ہیں جو خود کو گروہ صوفیہ میں شامل نہیں سمجھتے لیکن ناقد تصوف ضرور ہیں۔ ان میں ایک شہرہ آفاق نام تیقی الدین ابوالعباس احمد بن تیمیہ کا بھی ہے۔

### پس منظر

شیخ تیقی الدین احمد بن تیمیہ کے دادا ابوالبرکات مجدد الدین بن تیمیہ (۲۵۲ھ) کا حاتمہ کے ائمہ اور اکابر میں شمار ہوتا ہے، حافظ ذہبی نے ان کے بارے میں لکھا ہے کہ فقہ میں ان کو مرتبہ امامت حاصل تھا، منفقی الاخباران کی مشہور علمی یادگار ہے جس میں انہوں نے فقہی ابواب کے طرز پر وہ احادیث جمع کر دی ہیں جو اہل مذہب کی دلیل اور ان کا مأخذ و مرجع ہیں (۱) ان کے والد شہاب الدین عبدالحکیم ابن تیمیہ جنہی عالم، فقیہ اور محدث تھے۔ حران سے دمشق منتقل ہونے کے بعد جامع اموی دمشق میں درس دینا شروع کیا، ان کے درس کی خصوصیت یہ ہوتی تھی کہ وہ بالکل زبانی اور بر جستہ ہوا کرتا تھا، درس کے دوران کسی کتاب سے مدد نہیں لیتے تھے، جامع اموی کے علاوہ وہ دمشق کی دارالحدیث السکریتیہ کے بھی شیخ الحدیث رہے ۲۸۲ھ میں داعی اہل کولبیک کہا اور مقابر صوفیہ میں سپر دخاک ہوئے (۲)

### ولادت، تعلیم و تربیت

ایسے علمی خاندان میں تیقی الدین ابوالعباس احمد بن عبدالحکیم بن عبدالسلام بن تیمیہ۔ اربع الاول ۲۶۱ھ جنوری ۱۲۶۳ء کو حزادہ شام میں پیدا ہوئے، سات سال کی عمر تک وہیں پلے بڑھے۔ تاتاری حملے کے بعد اپنے والد شہاب الدین عبدالحکیم ابن تیمیہ کے ہمراہ وہاں سے دمشق منتقل ہو گئے اور وہیں پر وان چڑھے اور تعلیم و تربیت حاصل کی، بچپن سے ہی شرافت و نجابت کے آثار نمایاں تھے۔ چنانچہ کم سنی میں ہی قرآن کریم ختم کر لیا۔ پھر احادیث، فقہ اور علوم عربیہ کے حفظ و تحسیل میں مشغول ہوئے یہاں تک کہ ان علوم و فنون میں مہارت حاصل کر لی اور اسی دوران ذکر اور احادیث و آثار کی مجلسوں میں مسلسل حاضر ہوتے رہے اور بہت سے مشائخ حدیث سے حدیث کی مختلف کتابوں کی ساعت کی، مندرجہ، صحیح بخاری، مسلم، جامع ترمذی، سنن ابی داؤد، نسائی، ابی ماجد اور دارقطنی کی بارہ ساعت کی، سب سے پہلے امام جمیلی کی کتاب الجمیع بین الصحیحین حظیکی (۳)۔

علوم حدیث کے علاوہ دوسرے علوم مثلاً معانی، بیان، بدیع، فقہ، اصول فقہ، تفسیر، اصول تفسیر، فرائض، حساب، فلسفہ، کلام اور منطق میں بھی ان کو پیدا طولی حاصل تھا اور ان سارے فنون کو انہوں نے اساتذہ وقت سے حاصل کیا، مگر ان فنون کی زیادہ تر تکالیف ذاتی مطالعہ اور غور و فکر کے ذریعہ حل کیں (۴)۔

### شیخ ابن تیمیہ کے مشائخ حدیث

حدیث میں شیخ ابن تیمیہ کے شیوخ کی تعداد دوسرے زائد ہے، ان میں شیخ زین الدین ابوالعباس احمد بن عبدالدائم نابلی مقدسی (۲۶۸ھ) شمس الدین ابو محمد عبد اللہ بن شرف الدین اذرعی حنفی (۲۷۳ھ) شمس الدین ابو محمد عبد الرحمن بن ابو عمر محمد بن احمد مقدسی حنفی (۲۸۲ھ) مجدد الدین ابو عبد اللہ محمد بن اسماعیل بن عثمان دمشقی (۲۶۹ھ) کمال الدین ابو ذر کریماجی بن منصور صیری حنفی حرانی، زین الدین ابو بکر محمد بن ابو طاہر امناطی (۲۸۳ھ) فخر الدین ابو الحسن علی بن احمد مقدسی حنفی معروف بہ ابن النجاش (۲۹۰ھ) کے نام قابل ذکر ہیں، (۵)

### شیخ ابن تیمیہ: منصب تدریس پر

علوم و فنون کی تحریک سے فراغت کے بعد دارالحدیث السکریتیہ کے منصب تدریس پر فائز ہوئے اور ۲۲ سال کی عمر میں ۲ محرم الحرام ۲۸۳ھ کو پہلا درس دیا جس میں دمشق کے مشہور فاضلین و عوامیں شامل ہوئے، اس میں قاضی القضاۃ بہاء الدین ابن الزکی شافعی، شیخ تاج الدین فزاری، زین الدین الحنفی اور دوسرے نمازندہ علماء حاضر تھے۔ اس درس سے تمام حاضرین بہت

تعريف میں یوں رطب اللسان ہیں کہ میری آنکھوں نے اس شخص کا مثل نہیں دیکھا اور پھر ان کی منقبت میں چھ شعر کہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ وہ امام منتظر ہیں اور ایسے وقت میں تشریف لائے، جب کہ حق کے آثار مت چکے تھے۔ (۱۰)

ابن دقيق العيد (م ۷۰۲ھ) فرماتے ہیں:

میں نے ایک ایسے شخص کو دیکھا، سارے علوم جس کی نگاہوں کے سامنے ہیں، وہ جس سے اور جتنا چاہتا ہے اخذ کرتا ہے اور جس میں سے جتنا چاہتا ہے چھوڑ دیتا ہے۔  
حافظ الدین ابن سید الناس لکھتے ہیں:

ان کا حافظ سنن و آثار کا احاطہ کیے ہوئے تھا، جب وہ تفسیر پر گنتگو کرتے تو وہی علم بردار ہوتے، فقہ میں فتویٰ دیتے تو وہ اپنے مقصد تک پہنچ جاتے، حدیث میں مذاکرہ کرتے تو وہ صاحب علم اور صاحب روایت نظر آتے، مل و مذاہب پر گنتگو کرتے تو ہم ان سے زیادہ کسی کو وسیع المطالع نہیں پاتے اور نہ کوئی ان سے زیادہ بلند پایہ ہوتا، تمام علوم میں اپنے ہم جنسوں پر فوکیت لے گئے، کوئی ایسا نظر نہیں آیا جس نے ان کی مثل دیکھی ہو، اور نہ انہوں نے خود اپنی مثل دیکھی۔  
حافظ ابو الحجاج مزی (م ۷۴۲ھ) لکھتے ہیں:

میں نے ان کے جیسا نہیں دیکھا، اور نہ خود انہوں نے اپنے جیسا کسی کو دیکھا، میں نے کتاب و سنت کا نہ ان سے بڑا عالم پایا اور نہ ان سے زیادہ اس کی پیروی کرنے والا پایا۔ (۱۱)

ابن تیمیہ-ایک تنازع شخصیت

ان علمائے کرام کی ایک لمبی فہرست ہے جنہوں نے شیخ ابن تیمیہ کی تعریف و توصیف کی ہے۔ حافظ شیخ الدین شافعی (م ۸۴۲ھ) نے الرد والوافر علی من زعم ان من سمی این تیمیۃ شیخ الاسلام کافر میں علام ابن حجر عسقلانی کی الدرر الکامنہ، صفو الدین حنفی بخاری کی القول الجلی میں اور شیخ مرعی غلبی (م ۱۱۳۳ھ) کی الکواکب الدریہ میں مشاہیر علماء اور ائمہ فن کے حوالے سے کثرت کے ساتھ ان کے علم و فضل کی شہادتیں نقل کی ہیں، علامہ عینی نے الرد والوافر میں یہاں تک لکھا ہے کہ ان پر زندقة کا جواز زام لگائے وہ خود مخدوہ اور زندقی ہے، اور ان میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے جو ان کے زلخ و ضلالت اور شقاق و اختلاف پر دلالت کرتی ہو۔ (۱۲) ملا علی قاری نے مرقاۃ شرح مشکوۃ میں لکھا ہے کہ جو شخص منازل السائرین کی شرح مدارج السالکین کا مطالعہ کرے گا، اس پر یہ بات واضح ہو جائے گی کہ شیخ ابن تیمیہ اور ابن قیم اہل سنت و جماعت کے اکابر اور اس امت محمدی ﷺ کے اولیاء اللہ میں سے تھے، (۱۳) البتہ یہ بات بھی مسلم الشیووت ہے کہ جہاں بھی مذکورہ بالعلمائے کرام اور مشائخ عظام نے ابن تیمیہ کی تعریف کی ہے وہیں انہوں نے مختلف مسائل

متاثر ہوئے اور اس نوجوان کے علمی تحریر کا اعتراف کیا (۱۴) اگلے ماہ اصفہ کو جمعہ کے روز انہوں نے اپنے والد کی جگہ پر جامع اموی میں تفسیر کا درس دینا شروع کیا۔ ان کے لیے خاص منبر سجا گیا اور انہوں نے سلسلہ وار تفسیر قرآن کا آغاز کیا، روز بروز لوگوں کی تعداد بڑھتی گئی، یہاں تک کہ ان کی شہرت دور راز کے علاقوں اور ملکوں میں پھیل گئی، (۱۵) اس عہد کے بڑے بڑے علمائے کرام ان کے گرویدہ اور ان کی تعریف و توصیف میں رطب اللسان ہو گئے، اس دوران انہوں نے مختلف کتابیں اور رسائل تحریر کیے جن میں بعض صحیم رسائل مستقل کتابی شکل میں اور مختلف چھوٹے چھوٹے رسائل مجموع الفتاویٰ کے نام سے ۳۷ حکوں میں شائع ہو چکے ہیں۔ ان کی بعض تصاویف کے نام درج ذیل ہیں (۱) الصارم المسلول علی شاتم الرسول (۲) اقتضاء الصراط المستقیم لمخالفة اصحاب الجحيم، (۳) قاعدة جليلة فی النوسل والوسيلة، (۴) رفع الملام عن الانئمة الاعلام، (۵) الفرقان بین اولیاء الرحمن و اولیاء الشیط۔

ابن تیمیہ کی خصوصیات اور معاصرین کی شہادت

اللہ تعالیٰ نے شیخ ابن تیمیہ کو بڑی خوبیوں سے نوازا تھا وہ حافظ، علم و فضل، تقوی و خشیت، زہد و روع، قناعت و صبر، جرأۃ و شجاعت، سنت کی پیروی، بدعت سے اجتناب، اعلاء کلمہ حق اور جہاد کے لیے ہمہ وقت کر رہا تھا، یہ وہ خصوصیات ہیں جن سے وہ اپنے معاصرین کے مابین ممتاز اور مشہور ہوئے اور اسی بنا پر وہ علام جن کو شیخ ابن تیمیہ سے اختلاف تھا۔ انہوں نے بھی پوری وسعت ظرفی اور اعلیٰ اخلاقی کا مظاہرہ کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ کی ان خصوصیات کا اعتراف کیا اور ان کے فو علم و فضل کی شہادت دی۔

حافظ ذہبی (م ۷۴۸ھ) ان کی لمبی مدرج لکھنے کے بعد اپنے قلم کو لگام دیتے ہوئے لکھتے ہیں: قسم خدا کی اگر میں خانہ کعبہ میں عین رکن و مقام کے مابین کھڑے ہو کر قسم کھاؤں کہ نہ تو میری آنکھوں نے ان کا مثل دیکھا اور نہ خود انہوں نے اپنی کوئی مثل دیکھی تو میری قسم سچی ہو گی اور میرے اوپر کفارہ بیکین لازم نہیں ہو گا۔ (۱۶)

جس وقت شیخ ابن تیمیہ کی عمر تیس سال کی تھی اس وقت حافظ زمکانی (م ۷۴۷ھ) ان کی تعریف و توصیف میں لکھتے ہیں:

ابن تیمیہ کے اندر اجتہاد کی شرطیں صحیح طور پر جمع ہو گئی ہیں، ان کو حسن تالیف، عبارت کی خوبی اور ترتیب و تفہیم اور دین داری میں مکمل درستگاہ حاصل ہے، (۱۷) جب ان کی عمر ۳۹ سال کی تھی اس وقت علامہ ابو حیان مفسر، نحوی (م ۷۴۵) ان کی

دی گئی لوگ جو حق آتے اور زیارت کر کے واپس چل جاتے غسل سے پہلے ہی قرآن مجید کے ختم کیے گئے (۱۹) اس کے علاوہ مختلف علاقوں میں جہاں خبر پہنچی خاص طور سے دمشق، مصر، عراق، تبریز، بصرہ میں قرآن خوانیاں ہوئیں، کچھ لوگوں نے تو ان کے لیے قرآن خوانی اپنی عادت بنالی (۲۰) غسل سے پہلے شیخ ابن تیمیہ کے دممحوب قاریوں کو بلا یا گیا اور ان دونوں حضرات نے غسل کے قریب بیٹھ کر سورہ رحمٰن سے لے کر سورہ ناس تک خوش الحانی کے ساتھ تلاوت کیا۔ (۲۱)

جنازہ تیار ہونے کے بعد پہلی نماز جنازہ قلعہ میں ادا کی گئی، جب جنازہ لے جایا جا رہا تھا تو لوگوں کا اس قدر راث دھام ہو گیا کہ جنازہ دوچار قدم آگے بڑھتا اور پھر رک جاتا، راستے میں لوگ فرط عقیدت میں رومال اور کپڑے پھینک کر جنازہ سے مس کراتے اور برکت حاصل کرتے (۲۲) (عورتیں اپنے دوپٹوں کا کنارہ جنازے پر پھینک کر برکت حاصل کرنے کی کوشش کرتیں) (۲۳) آخر کار کسی طرح جنازہ ان کے آبائی قبرستان "مقابر الصوفیہ" لایا گیا، وہاں نماز جنازہ ادا کی گئی اور پھر ان کے بھائی شیخ شرف الدین عبداللہ بن تیمیہ کے پہلو میں ان کی آخری آرام گاہ بنالی گئی۔ (۲۴)

#### شیخ ابن تیمیہ اور ان کی قبر سے طلب شفا

شیخ ابن تیمیہ یوں تو پوری زندگی بزعم خود بہت سی "بدعات" کے خلاف علم جہاد بلند کیے رہے لیکن موت کے بعد کئی دونوں تک خود ان کی قبر بھی ایک عام زیارت گاہ بنی رہی، ان کے عقیدت مندو زائرین دور دور سے ان کی قبر پر آتے اور دعا کر کے واپس جاتے۔ شیخ برہان الدین فزاری تو تین دن تک ان کی قبر پر پنڈ شانعی علامہ کے ساتھ آتے اور دعا کر کے واپس جاتے۔ (۲۵) یہی نہیں بلکہ ان کی وفات کے بعد لوگ ان کی قبر کی مٹی بھی شفاحاصل کرنے کے لیے لے جانے لگے، لوگوں نے ان کی قبر کی مٹی کو سرمه چشم بنا لایا تھا، اس سے آشوب چشم کی شکایت دور ہو جاتی تھی، چنانچہ علی بن شیخ سراج الدین بغدادی کہتے ہیں کہ امام موصوف کی وفات کے وقت وہ نوجوان تھے ان کو امام سے بڑی عقیدت تھی وہ علی کے والد عبدالکریم کے ساتھی تھے، اس لیے امام موصوف اکثر ان سے ملنے جایا کرتے، اتفاق یہ ہوا کہ انہی دونوں علی کی لڑکی کو آشوب چشم لاحق ہو گیا اور کوئی بھی علاج فائدہ نہیں دے رہا تھا، ایک دن انہیں خیال ہوا کہ کیوں نہ امام ابن تیمیہ کی قبر کی مٹی آنکھوں میں لگائی جائے، چنانچہ جب وہ قبر پر پنچھ تو انہوں نے ایک بغدادی کو قبر کی خاک ایک تھیلی میں بھرتے دیکھا، اسی سے پوچھا کہ تم اس کا کیا کرو گے، اس نے کہا اپنی اولاد کی آنکھوں میں لگاؤں گا، اس سے آشوب چشم دور ہو جاتا ہے، علی کو تجربہ ہوا، انہوں نے بھی تھوڑی سی خاک لے کر اپنی لڑکی کی آنکھوں میں لگادیا اور چند دنوں کے بعد وہ

میں این تیمیہ سے اپنا شدید اختلاف بھی ذکر کیا ہے اور ان کے شذوذ و تفردات کا رد بھی کیا ہے۔ یہ سلسلہ بعد میں بھی چلتا ہا اور تاہنوز جاری ہے۔ علامہ ابن حجر عسقلانی کے بعد کے عہد میں ان کے ہم نام علامہ ابن حجر کی پیشی نے شدت کے ساتھ شیخ ابن تیمیہ کا رد کیا۔ متأخرین میں علامہ زاہد الکوثری اور علامہ یوسف نہہانی ان نہایاں لوگوں میں سے ہیں جنہوں نے ان کا رد لکھا۔

#### شیخ ابن تیمیہ سے معاصر علماء کا اختلاف کیا معاصرت کا شاخصاً ہے؟

شیخ ابن تیمیہ کے معاصر علماء کے تعریفی اقوال کا مطالعہ کیا جائے تو پتا چلتا ہے کہ ان میں سے اکثر اقوال کا تعلق اسی دور سے ہے جب کہ ابن تیمیہ کی عمر چالیس سال کی نہیں ہوئی تھی اور خود ان اقوال کے قائلین کی عمر بھی چالیس سے تم تھی اور درحقیقت یہی دور خود نمائی اور خود متنائی کا ہوتا ہے اور معاصرانہ چشمک دراصل اسی زمانے میں ہوتی ہے لیکن عمر کی اس منزل میں ان کے معاصرین کی طرف سے ان کی شان میں بلند بalamana قب اس نظریے کو بالکل میرست کر دیتے ہیں کہ شیخ ابن تیمیہ کی مخالفت کی اصل وجہ معاصرت تھی اور یہ کہ ان کے زمانے کا کوئی بھی عالم ان کے ہم پل نہیں تھا بلکہ ان کے معاصرین کی شہادتیں خود ان معاصرین کی وسعت نظری اور بلند طبعی کا پتادیتی ہیں، البتہ جب یہ دور ختم ہوا اور شیخ ابن تیمیہ نے کہوت کی منزل میں قدم رکھا اور پھر بڑھا پس پر آپنچا، تب آہستہ آہستہ ان کے مذاہ ان سے پھرستے گئے اور ان کے معاونین مخالفین میں بدل گئے۔ (۲۶)

ان کی مخالفت کی ابتداء ۲۹۸ھ میں اس وقت ہوئی جب ان سے شہر حماہ شام کے چند لوگوں نے ان سے استواء علی العرش اور اس جیسی ان دوسری آیات و احادیث کے بارے میں استفتا کیا جس کا ظاہر جسمیت کی طرف لے جانے والا ہے۔ شیخ ابن تیمیہ نے اس کا مفصل جواب دیا اور صفات الہی کے بارے میں صحابہ، تابعین، ائمہ مجتہدین کے اقوال سے استدلال کیا کہ صفات پر ایمان لانا اور ان کی حقیقت کو تسلیم کرنا ضروری ہے، البتہ اللہ تعالیٰ کی صفات جہاں تشبیہ و تجسم سے پاک ہے وہی نبی و تعلیم سے بھی اس کی ذات منزہ ہے۔ (۲۷) اس اختلاف کے وقت ان کی عمر ۷۳ سال کی تھی۔

ان کی اسیری کا پہلا واقعہ ۷۰۵ھ میں رونما ہوا جب کہ ان کی عمر ۳۳ سال کی تھی، (۲۸) دوسری اسیری ۷۰۷ھ کو پیش آئی، اس وقت ان کی عمر ۳۶ سال تھی، (۲۹) اور تیسرا اور آخری بار ۷۲۶ھ میں بیل گئے جب کہ ان کی عمر ۲۵ سال تھی، اور پھر آخر کار اسی اسیری کی حالت میں ۲۲ ذی القعده ۷۲۷ھ کی شب میں وقت موعود آپنچا اور ۷۲ سال کی عمر میں اس فانی دنیا سے رخصت ہو گئے۔ (۳۰)

#### آنکتاب علم غروب ہو گیا

وفات کی خبر شہر میں پھیلتے ہی قلعے کا دروازہ کھول دیا گیا اور عام زیارت کی اجازت دے

تکلیف جاتی رہی۔ (۲۶)

شیخ ابن تیمیہ کی مخالفت کے اسباب

شیخ ابن تیمیہ کی عمومی مخالفت کے اسباب و محرکات کا جائزہ لیا جائے تو خود ان کی کتابوں کے مطالعے سے مندرجہ ذیل باتیں نکل کر سامنے آتی ہیں:

اولاً طبیعت میں حدت و شدت، فرط ذکاوت اور طبیعت کی سیما بیت۔

اس کی وجہ سے جب وہ کسی موضوع پر گفتگو کرتے ہیں تو اس موضوع پر باتی نہیں رہتے۔ بلکہ ایک بحث سے دوسری بحث میں داخل ہو جاتے ہیں اور ہر موضوع پر گفتگو کے وقت اطنا ب و طولیں سے کام لیتے ہیں جو با اوقات اکتھاٹ کا باعث بن جاتا ہے اور اسی وجہ سے ان کی تصانیف میں مباحثت کا انتشار پایا جاتا ہے اور بہت مرتبہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ وہ ایک بحث سے دوسری بحث کی طرف منتقل ہوتے ہیں اور پھر اس کی وجہ سے اصل بحث کا سراہاتھ سے چھوٹ جاتا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ مناظرین کو ان سے مناظرہ کرتے وقت دشواری محسوس ہوتی تھی، ان کے ایک ہم عصر فاضل و حریف شیخ محمد بن عبدالرّحیم الارموی معروف بِ صَفِی الدِّین ہندی نے اس دشواری کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

مساراک یا ابن تیمیہ الـ كالعصور حیث اردت ان اقپھه من مکان فرـالـ مکان آخر۔ (۲۷)

(اے ابن تیمیہ تم گوریے کی طرح ہو، جب میں اس کو ایک جگہ سے پکڑنا چاہتا ہوں تو وہ اڑ کر دوسری جگہ پہنچ جاتی ہے)

ثانیاً: طبیعت کی اس حدت کی وجہ سے وہ اپنے حریقوں کی اس طرح تنقید کرتے ہیں کہ وہ ان کو کم علم جاہل و احق قرار دے دیتے ہیں، ان کو ذلیل کرنے اور اس کا مذاق اڑانے کی کوشش کرتے ہیں۔ چنانچہ مسلکہ زیارت میں جب قاضی ابن الاختانی مالکی نے ان کا رد کھاتا تو اس پر دعیل ظاہر کرتے ہوئے انہوں نے اپنے جواب میں یہ لکھا کہ اختانی نہایت کم علم ہیں اور ان کی معلومات بہت تھوڑی ہے اور وہ اسی مسئلے میں خامہ فرمائی کی استعداد و میافت نہیں رکھتے ہیں۔ (۲۸)

یوں ہی علامہ صَفِی الدِّین ہندی ایک مرتبہ ابن تیمیہ سے ایک مباحثہ کے وقت جب اور چادر اوڑھے ہوئے تھے اور اس کی وجہ تھی کہ اس وقت آپ ضعیفی اور کلام سالی سے گزر رہے تھے، اسی لیے آپ نے جب اور چادر اوڑھ رہی تھی، لیکن اس وقت بھی انہوں نے اپنے حریف کا احترام نہیں کیا بلکہ اس مباحثہ کو قلم بند کرتے وقت انہوں نے ان الفاظ میں ان کا مذاق اڑایا: و قال الشیخ الکبیر بجیته و ردائه (اپنے جب اور چادر کے لحاظ سے بڑے شیخ نے نہیں) (۲۹)

ثالثاً: شیخ ابن عربی (م ۲۳۸ھ)، صدر الدین قونوی (م ۲۷۳ھ)، ابن سبعین (م ۲۶۹ھ) اور شیخ عفیف تمسانی (م ۲۶۰ھ) کی مخالفت، ان کی تحریر اور ان کے ساتھ سب و شتم کا معاملہ۔ چنانچہ انہوں نے شیخ اکبر شیخ محب الدین ابن عربی کو اس امت کا شیطان کہا (۳۰) شیخ صدر الدین قونوی کے بارے میں لکھا:

وہ اسلام اور شریعت سے سب سے زیادہ دور ہے۔ (۳۱)

انہوں نے شیخ عفیف الدین تمسانی اور ان کے پیش شیخ عبدالحق ابن سبعین (م ۲۶۹ھ) پر سب سے زیادہ اپنی نوازشات کی ہیں چنانچہ وہ شیخ تمسانی کے متعلق لکھتے ہیں: اور جہاں تک فاجر تمسانی کی بات ہے تو وہ اس گروہ میں سب سے بڑا خبیث اور کفر میں سب سے زیادہ ڈوبا ہوا ہے۔ (۳۲)

شیخ ابن سبعین کو بھی انہوں نے تمسانی کے مماثل قرار دیا ہے البتہ یہ کہ یہ صراحت نہیں ملتی کہ وہ بھی یعنیہ تمسانی کی طرح عقیدہ رکھتا ہے یا نہیں۔ (۳۳)

رابعاً: عقیدہ اشعری سے خروج اور تجسم کی طرف میلان:

یہ بات صحیح ہے کہ وہ صفات باری کے باب میں بالکل یہی تاویل کے قائل نہیں تھے، اس کے بخلاف اشاعرہ خاص طور سے قرآن و احادیث میں وارداں صفات کے تعلق جس سے جسمیت کا شبهہ ہوتا ہے، تاویل کے قائل تھے، ابن تیمیہ نے اپنے زمانے میں اس نظریہ کے خلاف علم بغاوت بلند کیا اور سلفی ذوق کو عام کرنے کی کوشش کی جس میں جسم و جسمانیت کی کوئی بحث نہیں تھی بلکہ یہ عقیدہ تسلیم کیا گیا تھا کہ الاستواء معلوم والکیف مجھول والا عیمان به واجب والسوال عنہ بدعة (استوا معلوم ہے اور کیفیت مجھوں ہے اس پر ایمان لانا واجب اور اس کے بارے میں سوال بدعت ہے) اور ظاہر ہے کہ اس عقیدہ میں کسی کو اختلاف نہیں ہو سکتا ہے لیکن جس زمانے میں ابن تیمیہ نے یہ آواز بلند کی اس وقت کلامی بحثیں اور فلسفیانہ اندراز نظر اس طرح چھایا ہوا تھا کہ مذکورہ بالاعقیدہ کی آڑ میں تجسم کے عقیدہ کا ممکان تھا۔ اس لیے اس زمانے میں امام اشعری سے منقول دوسرے قول یعنی تاویل والے قول کو مفہیم بے قرار دے دیا گیا، اور سارے لوگوں نے اسے قبول بھی کر لیا۔ ابن تیمیہ نے جب اس کے خلاف آواز بلند کی تو وہ شکوہ و شہادت کے گھیرے میں آئے اور ان سے بحث و مباحثہ بھی ہوا لیکن ہر بارہہ باعزت بری ہوئے۔ (۳۴)

اس کے باوجود تجسم کے الزام نے ان کا پیچھا نہیں چھوڑا، مقالہ نگار کے خیال میں قائلین تاویل کا رویہ اس زمانے میں جس قدر تشدید ادا تھا اسی قدر ظاہر پرستانہ زور ابن تیمیہ کا بھی تھا، اگرچہ انہوں نے لیس کم شلہ شئی (ایسی کی طرح کوئی شی نہیں) کہہ کر تشبیہ و تجسم کی

متعلق ان کی ان ہی تقدیمات کو لے کر بعض مفکرین نے ان کو اور علامہ ابن جوزی کو تصوف کا سب سے بڑا مخالف (۳۹) اور اس کا از لی دشمن قرار دے دیا، جب کہ یہ فکر کئی حیثیتوں سے مخدوش معلوم ہوتی ہے۔

اولاً علامہ ابن جوزی سے ان کی تشبیہ و تمثیل درست نہیں ہے کیوں کہ دونوں کا تقدیمی نظر یہ موضوع تقدیم اور اس باب تقدیم سب مختلف ہیں، البتہ دونوں ناقدین میں کچھ باتیں مشترک ہیں، چنانچہ دونوں حضرات اس وصف میں شریک ہیں کہ انہوں نے تصوف میں پائے جانے والے غلوکے مظاہر اور جادہ مستقیم سے انحراف کے مادہ پر ضرب لگائی اور معتقد میں صوفیہ کے طریقے سے بعض مدعیان تصوف کے انحراف پر انہیں اپنی ملامت و تقدیم کا نشانہ بنایا۔ یہ دونوں گرامی قدر ناقدین اس معاملہ میں بھی اتفاق رائے رکھتے ہیں کہ معتقد میں صوفیہ جن کو قراء اور زہاد کے نام سے جانا جاتا تھا وہ جادہ مستقیم پر گامزن تھے، بعد الوں میں تبدیلی رونما ہوئی اور ان کا نام بدل کر صوفیہ ہو گیا (۴۰) اور پھر یہی نام ان پر غالب بھی آگیا، لیکن دونوں حضرات مندرجہ ذیل مسائل میں ایک دوسرے سے اختلاف رکھتے ہیں:

۱- ابن تیمیہ تصوف کی نسبت زہادوں کے لباس صوف کی طرف راجح قرار دیتے ہیں جبکہ ابن جوزی قبلیہ صوفیت کی طرف اس جماعت کو منسوب کرتے ہیں، (۴۱)

۲- ابن جوزی زہد تصوف کے مابین تفریق کے قائل ہیں، اس لیے انہوں نے صاحب حلیۃ الاولیا کو اس بات پر مطعون کیا ہے کہ انہوں نے خلافے راشدین اور بعض معتقدین مشائخ اسلام کی طرف تصوف کی نسبت کی ہے (۴۲)

جبکہ ابن تیمیہ کی رائے یہ ہے کہ کوئی بھی جماعت اور نظریہ جب تک شریعت کے دائرے میں ہو، نام اور عنوان سے بہت زیادہ فرق نہیں پڑتا، نام کچھ بھی ہو، خواہ ان کو زہاد کہا جائے خواہ نساک کے نام سے ان کو یاد کیا جائے یا ان کو صوفیہ کہا جائے اگر وہ دائرہ شریعت میں رہ کر سلوک طے کر رہے ہیں، اور میانہ روی اختیار کیے ہوئے ہیں تو اس میں کوئی حرج نہیں، اسی لیے انہوں نے تصوف شرعی کی اصطلاح کا استعمال کیا ہے اور اس ضمن میں معتقد میں و متاخرین مشائخ تصوف کا نام بھی لیا ہے (۴۳) جبکہ ابن جوزی کا یہ نہیں ہے۔

۳- تصوف پر ابن جوزی کی تقدیم سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان کی تقدیمیں اپنے زمانے کے صوفیہ سے متعلق ہیں اور خاص طور سے ان کا نشانہ امام غزالی کا نہیں ہے، لیکن انہوں نے وحدۃ الوجود پر کوئی تقدیم اور اس نظریے سے متعلق کوئی گفتگو نہیں کی ہے، جبکہ ابن تیمیہ نے اس موضوع پر سب سے زیادہ گفتگو کی ہے اور تصوف سے متعلق ان کی زیادہ تر تقدیمات کی اساس بھی یہی ہے۔

تردید کردی لیکن اہل تاویل کے بالمقابل اور خصوصاً ان حالات میں حقیقی معنی مراد لینے پر ان کا اصرار اور پھر اس کی تشریح و توضیح میں تجھیم سے قریب مختلف انداز اختیار کرنے سے ایسا متریخ ہونے لگا کہ وہ تجھیم کی طرف مائل ہیں، بعد میں حدیث نزول کی جسماتی توضیح اور تجھیم پر دلالت کرنے والی ابن بطوطة کی روایت اور دوسری روایتوں نے اس اعتراض کو اور مضبوط بنادیا۔ (۴۵)

خامساً: فروعی مسائل میں اختلاف شیخ ابن تیمیہ حنبلی تھے، بعض مسائل میں انہوں نے اجتہاد کیا ہے، علمائے کرام نے ان کے شذوذ و تفردات کو چار خانوں میں رکھا ہے:

۱- وہ مسائل جس میں انہوں نے امام احمد بن حنبل کے مشہور قول کو چھوڑ کر ان کے غیر مشہور قول کو اختیار کیا۔ ایسے مسائل کی تعداد چھیس ہے۔

۲- وہ مسائل جس میں انہوں نے امام کے مذہب سے خروج کیا ہے اور باقی تین ائمہ میں سے کسی کا قول اختیار کیا ہے، ایسے مسائل کی تعداد سولہ ہے۔

۳- وہ مسائل جس میں انہوں نے چاروں ائمہ کے مذہب کو چھوڑا ہے اور ایسے مسائل کی تعداد سترہ ہے۔

۴- وہ مسائل جس میں انہوں نے جمہور کے مسلک سے انحراف کیا ہے اور جماعت امت کی پروانیں کی ہے اور ایسے مسائل کی تعداد ۳۹ ہے۔

یہ کل اٹھانوے مسائل ہیں، ممکن ہے کہ ان مسائل کی تعداد میں کمی اور بیشی ہو لیکن اختلاف کی نوعیت ان ہی چار خانوں میں مختصر ہے۔ پہلے وہ قسموں کی وجہ سے علمائے کرام نے ان پر نکیر نہیں کی البتہ تیسرے اور پچھے قسم کے مسائل کی وجہ سے علمائے اعلام نے ان کی پرواز و تردید کی ہے۔ (۴۶)

شیخ ابن تیمیہ ناقہ تصوف یا مخالف تصوف؟

شیخ ابن تیمیہ نے اپنے زمانے کے تقریباً تمام گروہوں پر تقدیم کی، انہوں نے فلاسفہ اور متكلمین کو اپنی تقدیم نشانہ بنایا، اور متعلقہ فنون مثلاً فلسفہ، منطق اور علم کلام کی ایہٹ سے ایہٹ بجادی، اور الہیات کے مسئلہ میں فلسفہ، منطق اور علم کلام کی دخل اندازی کو پر زور انداز میں مسٹر دیکیا۔ (۴۷) غیر اسلامی تصوف کی تردید کی، عیسائیت کا رد لکھا، شیعیت کی خبری، (۴۸) جا بجا ہمیہ، قرامطہ اور باطنیہ کا رد کیا۔ تفسیر، فقہ، اصول فقہ پر کلام کیا اور سب کو کتاب و سنت کی طرف رجوع کی دعوت دی۔

اس ضمن میں انہوں نے تصوف پر بھی اپنے جارحانہ اسلوب میں تقدیم کی اور تصوف کو قرآن و سنت کے دائرے میں رہ کر اسلام کے روحاںی پہلو کی ترویج و اشاعت کی دعوت دی، تصوف سے

مسائل میں ان کا اختلاف غلط فہمی پر منی ہے اور اس کی وجہ سے ان کا اختلاف لفظی بن کر رہ گیا ہے۔ اس کے علاوہ وہ مشائخ صوفیہ کی مدح بھی کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔

یہاں دو جھتوں سے شیخ ابن تیمیہ کے مخالف تصوف ہونے کے دعویٰ کو مندوش قرار دیا گیا ہے، جس میں پہلی جہت پر گفتگو ہو چکی ہے، اب آنے والے صفات میں دوسری جہت پر شرح وسط کے ساتھ گفتگو کی جائے گی اور خصوصیت کے ساتھ دوسری جہت پر شافی اور وافی گفتگو کر کے شیخ ابن تیمیہ کی تقدیمی جھتوں کو متعین کرنے اور جزئیات کی روشنی میں دلائل کے ساتھ ان پر بحث کی جائے گی۔

#### ۱- فلسفیانہ تصوف پر شیخ ابن تیمیہ کی تقدیم

اسلام کے روحانی پہلو کا نام تصوف ہے، خواہ اسے احسان کا نام دیا جائے یا تزکیہ کا، خواہ اسے زہد کیا جائے یا تصوف یا ان کے علاوہ کسی اور نام سے یاد کیا جائے سب کا نتیجہ اور حاصل ایک ہی ہے اور سب کا مقصود یہ ہے کہ رب تعالیٰ کے ساتھ بندے کا تعلق، بہتر سے بہتر ہو جائے۔

سرکار رسالت آب بَيْتَ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے عہد میں ایمانیات، فقیہات، حدیثیات، تفسیریات اور تصوفات کے نام سے کوئی بھی فن مدون نہیں ہوا تھا اور نہ اس وقت اس کی ضرورت تھی۔ بعد میں ضرورتوں کے لحاظ سے مذہب اسلام کے مختلف پہلو فنون کی شکل میں مدون ہو گئے، ابتداء میں یہ سارے ہی فنون بالکل سادہ اور تفصیلات والجھاوے سے خالی تھے لیکن بعد کے عہد میں ان سارے فنون میں تفصیلات آتی گئیں اور اس کی وجہ سے الجھاوے بھی پیدا ہوتا گیا۔ یہی معاملہ تصوف کے ساتھ بھی رہا، تصوف میں اسلام کے روحانی پہلو پر توجہ مرکوز کی گئی، اس کے بھی عہد آغاز میں سادگی تھی اور تفصیلات والجھاوے نہیں تھا لیکن، جیسے جیسے فن ترقی کرتا گی اس کے مختلف ابواب پر گفتگو بڑھتی گئی، جزئیات پر کلام کا سلسلہ زلف جانان کی طرح راز ہوتا گیا۔ یہاں تک کہ اس میں بھی تقدیر والجھاوے پیدا ہوتا گیا اور پھر چندلیے مسائل سامنے آگئے جن پر خالص فلسفیانہ انداز میں بعض محققین تصوف نے گفتگو کی، اس کا نتیجہ ایک طرف یہ نکلا کہ ان مسائل کی آڑ میں بعض لحدین نے ان کا غلط مفہوم نکال کر اسلامی تصوف میں نفی زنی کی کوشش کی، تو دوسری طرف مخالفین تصوف کو تقدیم کا موقع ہاتھ آگیا۔ اس کی وجہ سے خود مشائخ تصوف ان مسائل کے تعلق سے تین گروہوں میں بٹ گئے۔ ایک گروہ نے ان محققین تصوف کی پرزو رحمائیت کی تو دوسرے نے پرزو رخافت۔ ایک تیسرا اگر وہ حمایت و مخالفت کے مابین دائرہ اور اس کا نظریہ یہ رہا کہ تصوف کو اپنی اصالت اور سادگی برقرار رکھنی چاہیے اور اسے فلسفیانہ موشکا فنون سے الگ ہی رہنا چاہئے۔ اور انہوں نے اس امکان کو بھی مسترد نہیں کیا کہ شیخ ابن عربی اور ان کے تبعین کی طرف

دوسری طرف ”صفۃ الصفوۃ“ کی شکل میں انہوں نے متفقہ میں صوفیہ کے حالات تحریر کیے ہیں جب کہ ابن تیمیہ نے ایسی کوئی کتاب نہیں لکھی۔ اس کے علاوہ صید الماطر میں تصوف سے متعلق ان کے بہت سے نظریات موجود ہیں، اور اس پر مسٹر ادیپ کہ وہ خود واعظ تھے جس میں زہد پر گفتگو اور اسلام کے روحانی موضوعات پر توجہ ناگزیر بات ہے، جبکہ ابن تیمیہ کی کتابوں میں بھی اگرچہ رضا، صبر، توکل اور اس طرح کے دوسرے موضوعات آتے ہیں لیکن اس کی وہ حیثیت نہیں جوابن جوزی کے صید الماطر میں مشمولہ مسائل تصوف کی ہے۔ (۲۲)

ثانیاً وہ تصوف کے ازاں تا آخر مخالف نہیں ہیں جیسا کہ بعض لوگوں نے سمجھ رکھا ہے بلکہ تصوف کے نام پر ان کی تقدیم چار قسم کی ہیں:

#### ۱- فلسفیانہ تصوف پر تقدیم

اس ضمن میں انہوں نے خصوصیت کے ساتھ نظریہ وحدت الوجود کے قائلین کو اپنی تقدیم کا نشانہ بنایا ہے، جس میں خاص طور سے شیخ ابن عربی، شیخ صدر الدین قونوی، شیخ ابن سبعین اور شیخ تمسانی ان کا تختیہ مشق بنے ہیں، (۲۵) اس فلسفیانہ تصوف کے ضمن میں انہوں نے منصور حلاج پر بھی اپنی خاص عنایتیں کی ہیں۔ (۲۶)

#### ۲- باطیلیت پر توجہ و تقدیم

اس ضمن میں شیخ ابن تیمیہ نے قرامطہ، اسماعیلیہ اور دوسرے شیعی فرقوں پر تقدیم کی ہے اور چوں کہ ان کی تحریروں سے یہ نظریہ بھی مترشح ہوتا ہے کہ بعض صوفیہ یا تو باطیلیت سے تعلق رکھتے ہیں یا باطیلیت کی طرف مائل ہیں انہوں نے بعض صوفیہ کو بھی اپنی تقدیم کا نشانہ بنایا ہے۔ (۲۷)

#### ۳- جاہل صوفیہ پر تقدیم

اس ضمن میں انہوں نے یہ واضح کیا ہے کہ متفقہ میں صوفیانہ تصوف کو کتاب و سنت کے ساتھ متفقہ قرار دیتے تھے لیکن بعد کے ادوار میں ان کی توجہ علم کی طرف کم رہی اور عبادات کی طرف زیادہ، اسی بے علم شوق عبادت کی وجہ سے طرح طرح کی بولائیں سامنے آئیں (۲۸)

#### ۴- تصوف شرعی پر تقدیم

اس ضمن میں انہوں نے صوفیہ کے اصول و عقائد پر کوئی بحث نہیں کی ہے بلکہ بعض فروعی مسائل میں اختلاف کیا ہے۔ شیخ ابن تیمیہ نے تصوف سے متعلق اپنی تقدیم ویں پہلے اور دوسرے گروہ کو بالکل یہ مسٹر کیا ہے، تیسرا گروہ پر تقدیر ضرور کی ہے لیکن پہلے دو گروہوں کی بہ نسبت ان کی تقدیم میں کچھ نرم رویہ اختیار کیا گیا ہے اور جہاں تک تصوف اسلامی شرعی پر تقدیم کی بات ہے تو اس باب میں ان کی تقدیم ہمدردانہ لب و لہجہ میں ہے اور مقالہ نگار کے خیال میں مختلف

بہت سی باتیں غلط منسوب ہوئی ہوں بلکہ محققین تصوف نے اس بات کو ثابت بھی کیا ہے مثلاً عفیف تلماسانی اور ان کے پیر شیخ ابن سعین اور ان کے پیر شیخ صدر الدین قونی کے بارے میں یہ قول کہ دجال فرعون کی طرح کبار عارفین میں سے ہے، توں کا وجود اللہ کا وجود ہے، پھر اپنے والوں نے اللہ کے سوا کسی اور کوئی پوچا، قرآن مکمل شرک ہے، صرف محبوبین کے نزدیک یہوی حلال اور ماں حرام ہے واصلین کے نزدیک ایسا نہیں۔ (۴۹) یہ اور اس طرح کے دوسرے اقوال یقینی طور پر ان صوفی کی جانب غلط منسوب معلوم ہوتے ہیں۔

تصوف کے فلسفیانہ مباحث میں وحدت الوجود کی بحث سب سے مقدم ہے۔ اس مسئلہ کی غلط تفہیم کی وجہ سے اس کے بھرپور تھے سب خدا ہے اور حلول و اتحاد کا مسئلہ اچلا، اسی کی وجہ سے صوفیہ میں نظریہ جبر غلط معنی میں سامنے آیا، جس کی وجہ سے نظام جزا و مزادِ ربِہم ہوتا نظر آیا، اسی کی وجہ سے تکلیف شرعی کے ساقط ہونے کا مسئلہ پیدا ہوا۔

خاتم الاولیاء کا مسئلہ بھی اسی طرح کا ایک پیچیدہ مسئلہ ہے جس پر سب سے پہلے حکیم ترمذی نے گفتگو کی اور بعد میں اس پر شیخ اکبر شیخ محبی الدین ابن عربی نے خالص فلسفیانہ اور علی رنگ چڑھا دیا۔

شیخ ابن تیمیہ نے ان فلسفیانہ مباحث کو قرآن و سنت کی روشنی میں پرکھنے کی کوشش کی تو انہیں ان نظریات میں بڑے بڑے جھوٹے نظر آئے، اسی وجہ سے انہوں نے ان مسائل پر بڑی تکمیلی تقدیمیں کیں اور ان کے قائلین کی عظمت کا بھی خیال نہیں رکھا۔ اپنی اس تقدیم میں انہوں نے نہ ان کی اصطلاحات کو بلوظ رکھا اور نہ ان کے قائم کردہ اعتبارات کو کوئی حیثیت دی، کیوں کہ خاص طور سے وہ شیخ ابن عربی کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ وحدت الوجود کی بحث میں اگرچہ ظاہر اور مظاہر کے مابین فرق کرتے ہیں لیکن لوگ ان کے کلام کی حقیقت سمجھنیں پاتے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ سب اتحاد و حلول کے قائلین میں سے ہیں یا اس تک لے جانے والے ہیں۔ (۵۰)

انہوں نے جن فلسفیانہ مباحث پر گفتگو کی ہے ان کو ہم مندرجہ ذیل نکات میں پیش کر سکتے ہیں۔  
(۱) توحید الہیت اور توحید ربویت (۲) اتحاد و حلول (۳) تکلیف شرعی ساقط ہونے کا مسئلہ (۴) نظریہ جبیر (۵) ختم ولایت کا مسئلہ۔

یہ کل پانچ نکات ہیں جن کے تحت انہوں نے فلسفیانہ تصوف پر تقدیمی کی ہے۔

پہلا مسئلہ: توحید الہیت اور توحید ربویت

اس مسئلہ سے متعلق بحث ان کے فتاویٰ کے مختلف حصوں میں بکھری ہوئی ہے لیکن جلد اول جو وحصوں پر مشتمل ہے، اس کے پہلے حصے میں توحید الہیت پر گفتگو کی گئی ہے اور دوسرا حصے

میں توحید ربویت پر گفتگو کی گئی ہے اور پھر اس ضمن میں انہوں نے وحدت الوجود اور حلول و اتحاد کے قائلین کی خبری ہے۔

توحید الہیت اور توحید ربویت سے متعلق ان کی بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ وحدت الوجود کے قائلین صوفیہ توحید ربویت جس کا اقتدار فطری ہے کے قائل ہیں اور اس پر زیادہ توجہ دیتے ہیں۔ وہ اللہ تعالیٰ کو خالق اور رب مانتے ہیں وہ اس کو معبد بھی تسلیم کرتے ہیں لیکن ان کی توحید الہیت مکمل نہیں ہے کیوں کہ وہ توسل و استغاثہ کے قائل ہیں جب کہ دعا عبادت ہے اور عبادت صرف اللہ تعالیٰ کی ہی ہو سکتی ہے۔ یوں ہی وہ وحدۃ الوجود کے قائل ہیں جس کی وجہ سے خالق کا وجود عین وجود خالق ٹھہرتا ہے اور اس سے کائنات کی ہر شی کی عبادت کا دروازہ کھلتا ہے۔ جبکہ شریعت اور رسول کی بعثت خاص طور سے توحید الہیت کا اقرار کروانے کے لیے ہوتی ہے کیوں کہ کفار و مشرکین عرب بھی توحید ربویت کے قائل تھے۔ وہ یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی اس کائنات کا خالق اور رب نہیں ہے وہ لئن سائلہم من خلق السموات والارض لیقولن اللہ (اگر آپ نے ان کافروں سے پوچھی کہ کسی نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا تو وہ ضرور کہیں گے کہ اللہ نے) (۵۱) البتہ وہ اللہ تعالیٰ کو خالق مانتے تھے لیکن پھر بھی وہ موحد نہیں تھے کیوں کہ وہ بتوں کے سامنے بھی سر جھکایا کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے اُجعَلِ الْاَلْهَةِ الْهَا وَاحِدَةَ اَنَّهَا لِشَئِيْعَةِ عَجَابٍ (کیا اس نے معبودوں کو ایک بنا لیا ہے، یہ تو بڑی تعجب کی بات ہے) (۵۲) اس طرح وحدت الوجود کا قول توحید الہیت پر ضرب کاری لگانے والا ہے، جب کہ توحید ربویت اور توحید الہیت کو جمع کرنے کے بعد ہی ایمان مکمل ہو گا۔ (۵۳) مقالہ نگار کہتا ہے کہ اس معاملے میں شیخ ابن تیمیہ سے بڑی الغرش ہوئی ہے، پہلی بات یہ کہ اسلام نے کہیں یہ نہیں کہا کہ تم دو طرح کی توحید پر ایمان لاو، ایک توحید الہیت اور دوسرا توحید ربویت، بلکہ جو ذات الہ و معبود ہے وہی رب معبود ہے۔ وہ آسمانوں اور زمین کا اور جو کچھ اس کے مابین ہے اس کا رب ہے تو اس کی عبادت کرو۔ (۵۴)

دوسری بات یہ کہ یہ درست نہیں ہے کہ کفار مکہ چندرب کے قائل نہیں تھے کیوں کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: نَلِا يَأْمُرُكُمْ اَنْ تَسْتَخْدِمُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ اُرْبَابًا (وہ تیمیہ اس بات کا حکم نہیں دیتا ہے کہ تم فرشتوں اور نبیوں کو رب بنالو۔) (۵۵) تیسرا بات یہ کہ اگر توسل و دعا شرک فی الالہیت اور مخلوق کو معبود بنانا ہے تو پھر بہت سے مسائل شرک ٹھہریں گے۔

ایک مقام پر گفتگو کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ شیخ ابن عربی کے نظریہ کی بنیاد دو اصل پر رکھتے ہوئے کہتے ہیں کہ اتحادی اور حلولی صوفیہ اتحاد اور حلول میں کے قائل ہیں۔ پھر پہلی اصل بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ تمام ذوات عدم میں ثابت تھیں اور یہ ذات ابدی اور ازلي ہے، یہاں تک کہ حیوانات، نباتات، معدنیات، حرکات و سکنات کی ذاتی بھی حق تعالیٰ کے وجود کا ان ذاتوں پر فیضان ہوا ہے چنانچہ کائنات کا وجود وجود حق ہی ہے اور کائنات کی ذات ذوات حق نہیں ہیں، اور وہ وجود و ثبوت میں تفریق کرتے ہیں۔ (۵۸)

آگے چل کر دوسری اصل بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

دوسری اصل یہ ہے کہ محدثات و مخلوقات کا وجود میں وجود خالق کے سوا کچھ اور نہیں۔ یہی باقی اتحادیوں کا بھی قول ہے لیکن ابن عربی اسلام کے سب سے زیادہ قریب ہیں، کیوں کہ وہ ظاہر اور مظاہر کے مابین فرق کرتے ہیں اور ادرا و نوہ ای کو یعنیہ باقی رکھتے ہیں۔ (۵۹)

وہ صدر الدین قونوی کو فلسفی اور شریعت اسلام سے سب سے بعد قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کو وجود مطلق اور معمن قرار دیتے ہیں اور ان کے قول کا خلاصہ یہ کہاتے ہیں کہ وہ اس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سوابا لکل ہی کوئی وجود نہیں۔ نہ کوئی حقیقت ہے اور نہ ثبوت، سوائے نفس وجود کے جملوں قات کے ساتھ قائم ہے، اسی لیے وہ اور ان کے شیخ اس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کو اصلاً دیکھا نہیں جاسکتا، حقیقت میں اس کا کوئی نام نہیں، اس کی کوئی صفت نہیں اور وہ اس بات کی صراحت کرتے ہیں کہ کتا، خنزیر، بول و براز سب عین وجود الہی ہیں۔ (۶۰)

وہ شیخ عفیف تلمساني سے سب سے زیادہ ناراضی ہیں ان کو قلمیں اتحاد میں غبیث ترین اور کفر میں سب سے گہر اقرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ یہ نہ قو وجود و ثبوت کا قائل ہے اور نہ ہی مطلق و میں کے مابین فرق کرتا ہے۔ (۶۱)

ابن سعین کے متعلق ان کا کہنا ہے کہ یہ بھی وحدت الوجود کا قائل ہے۔ یوں ہی ابن الفارض (۲۳۲ھ) بھی اسی کا قائل ہے لیکن ان دونوں نے تلمساني یا قونوی یا ابن عربی کے اقوال میں سے کسی قول کی صراحت نہیں کی ہے البتہ ابن سعین تلمساني کے زیادہ قریب نظر آتا ہے، شیخ بلیانی شیرازی کا بھی یہی معاملہ ہے۔ (۶۲)

آگے چل کر وہ ان تمام حضرات سے متعلق فیصلہ صادر کرتے ہیں کہ جاہل، ان کو مشائخ الاسلام اور انہمہ ہدی کے زمرے میں سمجھتے ہیں جس میں سعید ابن مسیب، حسن بصری، معروف کرخی، احمد بن حنبل، جنید بن محمد قواری و شیخ عبد القادر جیلانی جیسے لوگ شامل ہیں جبکہ خود یہ حضرات ان کے نظریات کی وجہ سے ان کی تکفیر پر تھنچ ہیں۔ (۶۳)

پوچھی بات یہ کہ وحدت الوجود کی فلسفیانہ بحث میں بھی اعتبارات قائم کیے گئے اور گفتگو میں اعتبارات ختم کردیے جائیں اور ان کا لحاظ نہ کیا جائے تو نظام عالم میں فساد برپا ہو جائے گا اور بُدا نہ پا ہو گا۔

#### دوسرے مسئلہ: اتحاد و حلول

مجموع الفتاویٰ کی پہلی جلد کے دوسرے حصے میں تو حیدر ربویہ کے ضمن میں شیخ ابن تیمیہ نے اس موضوع پر مفصل گفتگو کی ہے، خصوصیت کے ساتھ رسالہ حبقة مذهب اتحادیین اور وحدۃ الوجود، رسالۃ الحج العقلیۃ والنقلیۃ فیما یا نافی الایسلام من بدعا الجہمیۃ والصوفیۃ، الردالا قوم علی ما فی فصوص الحکم، رسالۃ الشیخ إلی نصرالمنبجی میں انہوں نے اس مسئلے پر سیر حاصل بحث کی ہے۔

اتحاد و حلول کے مسئلے پر بحث کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:

ان کے قول کی حقیقت یہ ہے کہ کائنات کا وجود میں وجود الہی ہے، کائنات کا وجود اس کا غیر نہیں اور اس کے سوا یقیناً کوئی شیئی موجود نہیں اور اسی لیے جن لوگوں نے ان کو حلولی یا حلول کا قائل کہا، ان کا خیال ہے کہ وہ خود اپنی بات نہیں سمجھ سکے ہیں کیوں کہ ایسی صورت میں اللہ تعالیٰ خلوقات میں حلول کرتا ہے تو گویا وہ خود اس بات کے قائل ہیں کہ محل اور حال دونوں مختلف ہیں اور یہ دو وجود کا اثبات ہے:

۱۔ وجود حق تعالیٰ جو حال ہے۔

۲۔ وجود خلوق جو محل ہے۔

اور یہ قول بلاشبہ چہمیہ کے قول سے کم درجے کا کفر ہے کیوں کہ ان کا خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ بذاته ہر جگہ موجود ہے۔ (۶۴)

آگے اسی مسئلے پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ان کو اتحاد کا قائل کہنے کی دو وجہ ہے۔ ایک کو وہ قبول نہیں کرتے۔ اس لیے کہ اتحاد اقتضان کے وزن پر ہے اور یہ ان دو شیئی کا تقاضا کرتا ہے جن میں کا ایک دوسرے سے متحد ہوا ہو اور وہ دو وجود تسلیم نہیں کرتے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ کثرت وحدت میں تبدیل ہو گئی ہے اور یہ یا تو ابن عربی کے طریقے پر ہے، کیوں کہ وہ وجود کو ثبوت کا غیر قرار دیتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ کے وجود کا ممکنات کے ثبوت پر فیضان ہوا ہے، اس طرح وجود و ثبوت کا اتحاد ہو گا، یا یہ ان لوگوں کے قول پر ہے جو تفریق کے قائل نہیں ہیں اور کہتے ہیں کہ کشف کے بعد کثرت خیالی وحدت میں تبدیل ہو گئی ہے، یا کثرت عینی وحدت اطلاقی میں بدل گئی ہے۔ (۶۵)

وہ شیخ منصور حلاج سے بھی بہت خفاہیں اور ان کے بارے لکھتے ہیں کہ جو حلاج جیسا اعتقاد رکھتا ہو وہ کافر و مرتد ہے اور اس پر مسلمانوں کا اتفاق ہے، کیوں کہ وہ حلول و اتحاد اور زندقہ والحاد کے اتوال کی بنا پر قتل کیے گے، مثلاً یہ کہ میں ہی اللہ ہوں، یا یہ کہ ایک اللہ آسمان میں ہے اور ایک اللہ میں پر۔

وہ ان کی طرف جادو کی نسبت بھی کرتے ہیں، وہ شیخ عبدالرحمن سلمی کے حوالے سے یہ بھی لکھتے ہیں کہ اکثر مشائخ نے ان کو طریقہ سے خارج قرار دیا ہے۔ ائمہ اسلام میں سے کسی نے بھی حلاج کو خیر کے ساتھ یاد نہیں کیا ہے البتہ بعض حضرات نے معاملہ سے ناقصیت کی بنا پر توقف کیا ہے۔ (۶۲)

#### تیرامسلک: تکلیف شرعی کا سقوط

مجموع الفتاوی میں شیخ ابن تیمیہ نے مجموع الفتاوی میں کئی مقام پر ضمناً گفتگو کی ہے۔ شیخ ابن گر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ ریاضت کی پابندی کے بعد وہ جو ہر ہونگے الہذا ب اب انہیں عمل کی پروانیں اور ادامر و نواہی تو عوام کے رسوم ہیں، اگر وہ بھی جو ہر ہو جائے تو ان سے بھی یہ باتیں ساقط ہو جائیں گی۔ نبوت کا مقصود عوام کو کثریوں میں رکھنا ہے اور ہم عوام میں داخل نہیں ہیں الہذا ہم پر شرعی احکام کی پابندی لازم نہیں، ہم تو جو ہر ہونگے اور ہم کو حکمت کی معرفت حاصل ہوگی۔ ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم ہے؟

اس کا جواب دیتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ بلاشبہ اہل علم و ایمان کے نزدیک یہ عظیم اور غلیظ ترین کفر ہے۔ یہ لوگ تمام کتب و ملل اور شریعتوں سے خارج ہیں بلکہ یہ مشرکین عرب سے بھی بدتر ہیں کیوں کہ وہ بھی دین ابراہیمی کے بقا ایجات پر عمل کرتے تھے، اگر کوئی اس بات کا قائل ہے کہ ادامر و نواہی بالکلیہ اس کے اوپر عائد نہیں تو وہ رحمان کی اطاعت سے نکل کر شیطان کی طاعت و عبادت میں لگا ہے۔ البتہ اس طرح کے اکثر لوگ مطلقاً شرعی احکام کے ساقط ہونے کے قائل نہیں ہے بلکہ یہ سمجھتے ہیں کہ بعض واجبات ان سے ساقط ہو جاتے ہیں اور بعض محظمات ان کے لیے حلال ہو جاتے ہیں۔

آگے لکھتے ہیں کہ یہ شبہہ متفقین میں بھی بعض لوگوں کو ہوا تھا اور قدامہ ابن عبداللہ نے سب سے پہلے شراب کو حلال سمجھا تھا اور لیس علی الذین آمنو و عملوا الصالحة جنما (۶۳) سے استدلال کیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اس کی اطلاع میں تو انہوں نے حضرت علی اور قاسم صحابہ کرام کے اتفاق سے یہ فیصلہ لیا کہ اگر وہ توبہ نہیں کرتا ہے تو اسے قتل کیا جائے۔ چنانچہ ایسے لوگ کافر ہیں اور اس پر مسلمانوں کا اتفاق ہے۔ البتہ بعض شرعی احکام سے

کوئی ناواقف ہوا اور ایسی صورت میں یہ غلطی صادر ہو تو وہ معدور ہے۔ (۶۴)

مقالہ نگار کہتا ہے کہ اس مسئلے میں مشائخ صوفیہ کا بھی اتفاق ہے کہ شرعی احکام کسی سے بھی خواہ وہ کتنے ہی اعلیٰ مقام تک کیوں نہ پہنچ گیا ہو، ساقط نہیں ہوتے، البتہ وہ اس بات کے قائل ہیں کہ بعض صوفیہ پر ایسی استغراقی کیفیت طاری ہوتی ہے کہ ان کو اللہ کے سوا کسی کا بھی احساس نہیں رہ جاتا بلکہ انہیں خود کا بھی احساس نہیں رہ جاتا، اس کی وجہ سے ان سے نمازیں وغیرہ اس دوران چھوٹ جاتی ہیں، اس طرح کے لوگ نائم و مجنون کے حکم میں ہیں۔ کیوں کہ لا یکلف اللہ نفساً الا وسعها۔ عقلاً مجنیین جنہیں مجازیب کہا جاتا ہے وہ بھی اسی حکم میں ہیں۔ خودا بن تیمیہ نے بھی اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ سکر کی حالت میں زبان پر آنے والے الفاظ کی وجہ سے صاحب سکر پر حکم نہیں لگتا۔ (۶۵)

#### چوچھا مسئلہ: نظریہ جبر

اس مسئلے پر بھی شیخ ابن تیمیہ نے مجموع الفتاوی میں کئی مقام پر ضمناً گفتگو کی ہے۔ شیخ ابن تیمیہ کے مطابق صوفیہ کا اعتقاد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سارے کائنات کا رب ہے۔ وہ ہر چیز پر قادر ہے اور وہ اس وقت تک راضی نہیں ہو گا جب تک کہ بندہ اس کی ہر تقدیر سے راضی نہ ہو جائیں، خواہ وہ کفر و فتن اور معاشری ہی کیوں نہ ہوں، ظاہر ہے اس عقیدے کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ بندہ حلال و حرام کے درمیان تفریق نہیں کر دے گا اور اللہ کے دوست اور اس کے دشمن کے درمیان امتیاز اٹھا لے گا۔ (۶۶) بندہ اپنے ہر گناہ کا یہ کہ جو اس کا لگتا ہے کہ تو مقدر ہو چکا تھا اور اس طرح نظامِ ثواب و غذاب بکھر کر رہ جائے گا۔

اس مسئلے پر ان کی گفتگو کا حاصل یہ ہے کہ اس سلسلے میں صوفیہ نے دو جگہ ٹھوک رکھائی ہے۔ ایک توکل کے باب میں اور دوسرا صبر و رضا کے باب میں۔ توکل کے باب میں انہوں نے یہ سمجھ لیا کہ توکل کمکمل تفہیض و سپردگی کا نام ہے اگرچہ بعض مشائخ نے اس کا قول کیا ہے لیکن یہ غلط ہے۔ (۶۷)

#### آگے چل کر شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:

اس مقام پر بہت سے عظیم مشائخ سے لغزش ہوئی ہے کیوں کہ وہ اس ضمن میں ادامر و نواہی کی تکمیل و تحقیق سے بے پروا ہو کر تقدیر کے ساتھ بہہ جانے کے قائل ہیں۔ وہ اس کو تفویض و توکل میں شمار کرتے ہیں اور وہ اسے تقدیر کی تحقیق کے ساتھ چلنا کہتے ہیں۔ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ قائل کا یہ قول کہ بندے کو اللہ تعالیٰ کے سامنے ایسا ہونا چاہئے جیسے مردہ غسل دینے والے کے سامنے، اس میں ادامر و نواہی کا ترک بھی شامل ہے، الہذا وہ ادامر و نواہی کو بھی ترک کر دے۔.....

کا ارشاد ہے: مَا اصَابَكُ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ - (جو تمہیں بھلائی پہنچتی ہے وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے) - (۷۳)

### پانچواں مسئلہ: ختم ولایت

اس سلسلے میں بھی شیخ ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ کے مختلف مقامات پر گفتگو کی ہے (۷۴) اس مسئلے پر ان کی گفتگو کا ماحصل یہ ہے کہ اہل سنت و شیعہ سب کا اس پارا تقاضا ہے کہ نبی کے بعد اس امت میں سب سے افضل خلفاء میں سے کوئی ایک ہے اور صحابہ کے بعد کوئی بھی صحابہ سے افضل نہیں ہے اور اولیا میں سب سے افضل وہ ہے جو رسول کے لائے ہوئے پیغام کی سب سے زیادہ معرفت رکھتا ہوا اور جس کا اس پر عمل کامل ترین ہوا اور رسول اللہ ﷺ کے پیغام کا حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے زیادہ عارف اور اس پر عمل کرنے والا کوئی نہیں، لہذا وہ اولیاء اللہ میں سب سے افضل ہیں۔

ایک غلطی خور جماعت نے خاتم الانبیاء ﷺ پر قیاس کرتے ہوئے یہ سمجھا کہ خاتم الاولیاء اولیا میں سب سے افضل ہے۔ محمد بن علی حکیم ترمذی کے علاوہ متقدمین مشائخ میں سے کسی نے بھی خاتم الاولیاء کے مسئلے پر گفتگو نہیں کی، انہوں نے اس سلسلے میں ایک کتاب لکھی جس میں ان سے مختلف مقامات پر غلطیاں ہوئیں ہیں، بعد میں متاخرین کی جماعت میں سے ہر ایک نے اپنے آپ کو خاتم الاولیاء سمجھنا شروع کر دیا، ان میں کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جن کا یہ دعویٰ ہے کہ خاتم الاولیاء عالم باللہ کے معاملے میں خاتم الانبیاء سے بھی افضل ہے اور علم باللہ کے مسئلے میں انیما بھی اس سے استفادہ کرتے ہیں۔ یہی صاحب فتوحات مکیہ فصوص شیخ ابن عربی کا گمان ہے، اس مسئلے میں انہوں نے جہاں شرع و عقل کی مخالفت کی ہے وہیں تمام انبیاء اور اولیاء کی مخالفت بھی کی ہے۔ (۷۵)

آگے چل کر شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ یہ مخدیں کہتے ہیں کہ ولایت نبوت سے افضل ہے اور کہتے ہیں کہ ہم محمد ﷺ کی ولایت جو ان کی رسالت سے بڑھ کر ہے، میں شریک ہیں، یہ حضرات جس میں صاحب فصوص بھی شامل ہیں کہتے ہیں کہ ہم اس معدن سے اخذ کرتے ہیں، جہاں سے فرشتہ اخذ کر کے رسول کی طرف وحی کرتا ہے۔ یہ لوگ یہود و نصاریٰ سے بلکہ مشرکین عرب سے بڑھ کر کافر ہیں۔ (۷۶)

باحث کا اس مسئلے میں تبصرہ یہ ہے کہ عام مشائخ صوفیہ کا وہ عقیدہ نہیں جو انہوں نے ابن عربی وغیرہم کی طرف منسوب کیا ہے، کیوں کہ صوفیہ نے ہمیشہ سر کار رسالت پناہ ﷺ کی غلامی اور ان کے درکی خاک روپی کو اپنے لیے سرمایہ عزت سمجھا ہے اور انیما کی بارگاہوں میں اپنا سرتواضع و ادب سے خم رکھا ہے۔ اگر شیخ ابن عربی کا بعینہ وہی عقیدہ ہے جو انہوں نے پیش کیا ہے تو صوفیہ

یہ عقیدہ بعض غالی حضرات کو یہاں تک پہنچا دیتا ہے کہ وہ کتاب سے ثابت شرعی احکام اور کافروں، فاجروں کے ذریعے انجام دیے جانے والے احوال کے مابین تفریق نہیں کرتے ہیں اور یہ گواہی دیتے ہیں کہ یہ سب اللہ تعالیٰ کے قضاؤ قدر اور اسی کے ارادے سے ہے، وہ اس میں اللہ کے دوستوں کے اور اس کے دشمنوں کے مابین فرق نہیں کرتے اور اس سلسلے میں بعض مشائخ کے مجمل کلمات یا ان کے غلط اقوال سے استثنہا دکرتے ہیں۔ (۷۷)

اسی طرح صبر و رضا کے تعلق سے ابن تیمیہ کی بحث کا ماحصل یہ ہے کہ صوفیہ صبر و رضا کا مطلب یہ سمجھتے ہیں کہ گناہ کو دیکھ کر صبر یا کفر و فتن و معاصی پر رضا بھی صبر و رضا میں شامل ہے اور یہ بھی تقدیر کی حقیقت کا حصہ ہے، جب کہ درحقیقت ایسا نہیں ہے، یہ ان کی غلطی ہے اور دونوں ابواب میں یعنی توکل اور صبر و رضا کے ابواب میں ان سے یہ غلطی اس لیے ہوئی کہ انہوں نے ارادہ کوئی اور ارادہ دینی کے مابین فرق نہیں کیا یادوں کو زگاہ میں نہیں رکھا وہ ایسی غلطی سر زدنیں ہوتی۔

یہاں دو گروہ گمراہ ہوئے، ایک تو کچھ متکلمین۔ انہوں نے یہ سمجھا کہ حق تعالیٰ کی محبت، اس کی رضا، اس کا غضب اس کی ناراضی بھی اس کے طرف راجح ہے اور دوسرا گروہ غلطی خور متصوفین کا ہے جنہوں نے اس چشمے سے پیا ہے چنانچہ وہ اس کے قاتل ہیں کہ اللہ ساری کائنات کا رب ہے، وہ ہر چیز پر قادر ہے، ہر شئی اس کی مشیت میں ہے اور یہ کہ اللہ تعالیٰ اس وقت تک راضی نہیں ہو گا جب تک کہ وہ اس کی بر تقدیر سے خواہ و کفر و فتن و معاصی ہی کیوں نہ ہو، راضی نہ ہو جائیں، یہاں تک کہ بعض نے یہ بھی کہہ دیا کہ محبت ایک آگ ہے جو محبوب کی مراد کے علاوہ ہر شئی کو خاکستر کر دیتی ہے اور یہ لوگ زبردست گمراہ ہوئے، اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے ارادہ کوئی، امر کوئی، بعثت کوئی، ارسال کوئی، اور ارادہ دینی، امر دینی، بعثت دینی اور ارسال دینی کے مابین فرق نہیں کیا۔ (۷۸)

باحث کے خیال میں اس مسئلے میں بھی گمراہوں کے اقوال سے شیخ ابن تیمیہ کو غلط فہمی ہوئی ہے پاپھر خود مشائخ کے اقوال کو سمجھنے میں ان کی فہم کے تیز و گھوڑے نے ٹھوک رکھا ہے۔ ورنہ عام مشائخ تصوف خیرو شر، صالح و طالع کے مابین فرق و امتیاز ختم کرنے کے قاتل نہیں ہیں اور نہ ہی وہ فتن و فنور سے راضی ہیں بلکہ وہ فتن و فنور کے خلاف پوری قوت کے ساتھ علم بغاوت بلند کرنے والے، اس کے خاتمے کے لیے سوجتن کرنے والے اور اس کے سدی باب کے لیے اپنے خون کا آخری قطرہ قربان کرنے والے ہیں، البتہ وہ اس معنی میں جری ضرور ہیں کہ کوئی بھی عمل خیزان سے صادر ہوتا ہے تو وہ اس کا اعتساب اپنی طرف نہیں کرتے بلکہ اس کو رب تعالیٰ کے جانب سے سمجھتے ہیں اور اس پر سجدہ شکر بجالاتے ہیں۔ اور یہ نظریہ قرآن کریم سے ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ

شی احصینہ فی امام مبین (۷۶) میں امام سے مراد علی ہیں اور بت یہاں بھی لہب (۸۰) میں ابو لہب سے مراد ابو بکر و عمر ہیں۔ یوں ہی باطنی صوفیہ اذہب الی فرعون (۸۱) میں فرعون سے ”قلب“ اور ان اللہ یا مکم ان تدبیح و بقرۃ (۸۲) میں ”بقرۃ“ سے نفس مراد لیتے ہیں، یوں ہی باطنی فلاسفہ ملائکہ اور شیطان کی قوائے نفس سے اور جنت و جہنم کی لذت سے تفسیر کرتے ہیں اور ان کو مستقل حقیقتیں نہیں تسلیم کرتے ہیں، اس معاملے میں باطنی فلاسفہ کے ساتھ بہت سے متاخرین صوفیہ بھی شامل ہو گئے ہیں (۸۳)

### ۳- جاہل صوفیہ پر ابن تیمیہ کی تقدیم

صوفیہ جب تک اصول کتاب و سنت سے جڑے رہے وہ راہ مستقیم پر گام زن رہے اور جب سے اور جس قدر انہوں نے ان اصول سے انحراف کیا، اسی وقت سے اور اسی قدر وہ شاہراہ اعتماد سے منحرف ہو گئے اور طرح طرح کی بولجیوں نے تصوف کی جگہ لے لی۔  
شیخ ابن تیمیہ کے زمانے میں رفیق صوفیہ کا بڑا ذرخ تھا، انہوں نے تاتاریوں کے مابین تبلیغ اسلام کی بھی خدمت انجام دی تھی، اس لیے ان لوگوں میں فرق عادت ظاہر کرنے کا عالم چلن تھا لیکن اس کی آڑ میں صرف خوارق و کرامات پر زور اور اس کا ادعا اور دوسری بدعنوں مثلاً گلے اور ہاتھوں میں کڑا پہنچنے کا رواج ہو چکا تھا۔ تاتاریوں کے مابین خدمت اسلام کی وجہ سے لوگوں میں ان کی بڑی مقبولیت تھی اور علم بھی حکم کھلا کچھ نہیں کہہ پاتے تھے۔ شیخ ابن تیمیہ نے اس کی فکر نہیں کی انہوں نے ان بدعنوں کا پر زور دکیا اور بعض رفایی حضرات سے اس سلسلے میں مناظرہ بھی کیا، اس کی رو داد انہوں نے اپنے فتاویٰ میں لکھی ہے۔ (۸۴)

جاہل صوفیہ پر ان کی تقدیم کا خلاصہ یہ ہے کہ اگرچہ ان میں سے بعض لوگوں میں عبادت و ریاضت، زہد و تواضع اور وجد و محبت کے عنانصر ہیں لیکن بعض کے یہاں غلوت و بدعت، شریعت اسلامی کا استہزا، کذب و تلہیس اور اظہار خوارق جیسے امور بھی پائے جاتے ہیں۔ یہ آگ پہنچنے ہیں سانپ کو جسم میں لپیٹ لیتے ہیں، خون، زعفران، گلاب کا پانی، شہد، شکر وغیرہ کا لال کر دکھاتے ہیں، کڑا پہنچنے ہیں، طریقت کی پابندی کے لیے اہل فتوت اور بندوق چلانے والوں کا عہد لیتے ہیں، کچھ لوگ ”مرشدہ“ نام کی کتاب کی قرأت کرتے ہیں، سرکھول کر رہتے ہیں، بالوں کو گوندھتے ہیں، عورتوں سے دوستی کرتے ہیں، شعبدہ کی تعلیم دیتے ہیں، سماں میں تالی بجاتے ہیں، بندروں کی طرح رقص کرتے ہیں اور جب نماز کا وقت آتا ہے تو یا تو پڑھتے ہیں نہیں یا کوئے کی طرح چونچ مار کر پڑھتے ہیں۔ (۸۵)

وہ یہ بھی لکھتے ہیں کہ اس طرح کے خرافات کو عموماً شیخ احمد رفای اور دوسرے مشائخ کی

اس عقیدے سے اپنی برأت ظاہر کرتے ہیں۔  
۲- باطنیہ پر شیخ ابن تیمیہ کی تقدیم

اس مسئلے پر کچھی شیخ ابن تیمیہ کی تقدیمات کو ان کے فتاویٰ کے مختلف اجزاء میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔ باطنیت پر جب وہ تقدیم کرتے ہیں تو اس کا تعلق حب مراتب مختلف جماعتوں سے ہوتا ہے جس میں باطنی صوفیہ بھی شامل ہوتے ہیں جو تکلیف شرعی کے ساقط ہونے اور قرآن و حدیث کی منصوص تفسیر سے ہٹ کر بغیر کسی سیاق و سبق کے ان کے باطنی معنی مراد لینے کے قائل ہوتے ہیں اور ظاہری احکام شرع کی کوئی روائیں کرتے۔

اس موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ علم باطن سے اگر ایسا علم مراد ہے جو ظاہر کے مخالف ہو تو یہ باطل ہے۔ اور اگر ایسا علم مراد ہے جو ظاہر کے مخالف نہ ہو تو یہ ایسے ہی ہے جیسے علم ظاہر پر کوئی کلام ہو کجھی وہ حق ہوتا ہے اور بھی باطل، چنانچہ اگر حق ہو تو قبول کیا جائے گا اور اگر باطل ہو تو اسے قبول نہیں کیا جائے گا۔ رہے وہ باطنی علوم جو ظاہر کے مخالف ہوں تو اس کے باطنیہ اور قرامط مدعی ہیں جس میں اسماعیلیہ، نصیریہ وغیرہ اور ان کے موافقین بعض فلاسفہ اور بعض غالی صوفیہ اور متكلمین شامل ہیں۔

ان میں قرامط بدترین فرقہ ہے، اس کا عوامی یہ ہے کہ قرآن و اسلام کا ایسا باطن ہے جو ظاہر کے مخالف ہوتا ہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں نماز دراصل یہ مروج نماز نہیں ہے بلکہ یہ اسرار کی معرفت کا نام ہے، روزہ ان اسرار کو چھپانے کا نام ہے، مشائخ کی زیارت کے لیے سفر کا نام حج ہے، دنیاوی لذتوں سے لطف اندوزی کا نام دراصل جنت اور شرعی حدود و قید کی پابندی جہنم ہے۔ (۸۶)

وہ آگے جمل کر لکھتے ہیں کہ بہت سے متكلمین اور صوفیہ بھی ان اقوال میں شامل ہو گئے ہیں، البتہ ان قرامط کا ظاہر رفض اور باطن خالص کفر ہے، جب کہ عالم صوفیہ اور متكلمین ایسے نہیں ہیں، یہ راضی نہیں ہیں، نہ یہ صحابہ کو فاسق کہتے ہیں اور نہ کافر بلکہ ان میں کچھ لوگ زیدیہ کی طرح حضرت علی رضی اللہ عنہ کی، حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ پر افضلیت کے قائل ہیں، ان میں کچھ لوگ علم باطنی میں حضرت علی کی افضلیت اور علم ظاہر میں حضرت ابو بکر کی افضلیت کے قائل ہیں، لیکن یہ مذہب محققین و ائمہ صوفیہ کے خلاف ہے کیوں کہ ان کا اس پراتفاق ہے کہ تمام مخلوق میں علم باطن کے سب سے بڑے وارث حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہیں، اور ابی سنت و جماعت کا اس پراتفاق ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اس امت میں ظاہر و باطن کے سب سے بڑے جانے والے ہیں اور متعدد لوگوں نے اس پر اجماع بھی نکل کیا ہے۔ (۸۷)

پھر وہ باطنیہ کی تفسیروں کے کچھ نمونے دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ باطنیہ کے نزدیک وکل

میں ان مباحثہ تو قصیل کے ساتھ پیان کیا گیا ہے۔  
 تصوف اور صوفیہ پر ان کی گفتگو کا حاصل یہ ہے کہ تصوف قرون تلاش میں معروف نہیں تھا،  
 بعد میں اس نام کو شہرت حاصل ہوتی، اس کی وجہ تینیم کے سلسلے میں مختلف اقوال ہیں، ان میں ایک  
 قول یہ ہے کہ یہ صوف کی طرف منسوب ہے، سب سے پہلے بصرہ میں صوفیہ کا ظہور ہوا اور  
 عبد الواحد بن زید کے بعض اصحاب پر اس نام کا اطلاق ہوا، بصرہ میں زہد و عبادت اور خوف وغیرہ  
 میں وہ مبالغہ پایا جاتا تھا جو دوسرے علاقوں میں نہیں پایا جاتا تھا اس لیے کہا گیا ہے کہ فتنہ کوئی  
 اور عبادت بصری ہے، مبالغہ کے اکثر واقعات بھی عابدین بصرہ سے ہی منتقل ہیں، مثلاً قرآن سن  
 کر بیہوں ہونے اور موت واقع ہونے کے واقعات کچھ لوگوں نے ایسے حضرات کے ساتھ  
 ردو انکار سے کام لیا اور یہ کہا کہ یہ بدعت ہے اور صحابہ کے طریقے میں یہ بات نہیں پائی جاتی  
 تھی، لیکن جمہور علاما کا موقف یہ ہے کہ اگر کوئی مغلوب ہو تو اس پر انکا نہیں کیا جائے گا، اگرچہ  
 جو ثابت قدم رہ گیا وہ کامل ترین ہے، کیوں کہ صحابہ کے جواہوں قرآن کریم میں مذکور ہیں وہ دلوں  
 کا خوف، آنکھوں سے آنسو ہے، اور روکنے کا کھڑا ہونا ہے۔ (۸۸)

اس کے بعد لکھتے ہیں کہ لوگوں کے دل تین طرح کے ہوتے ہیں:

(۱) اپنی جان پر ظلم کرنے والا سخت دل  
 (۲) وہ دل جو مومن متفقی ہو لیکن واردات قبیل کو برداشت کرنے میں کمزور ہو، ایسے لوگ جیخ  
 مار کر یا تو مر جاتے ہیں یا بیہوں ہو جاتے ہیں، ان سب صورتوں میں موت غشی، جنون، سکر اور فنا  
 جیسے احوال طاری ہوتے ہیں، یہ حال محدود ہے، وہ پہلے والوں سے بہتر ہیں۔  
 (۳) وہ دل جو متفقی مومن ہیں، انہوں نے کلام الہی سننا اور پہلے والے لوگوں کے جیسا یا ان  
 سے کامل انہیں ایمان حاصل ہوا، لیکن ان کی عقلیلیں زائل نہیں ہوئیں، یہ ان سے افضل ہیں۔ یہی  
 صحابہ کا حال تھا اور یہی ہمارے نبی کا بھی حال تھا۔ آپ کو آسمان کی سیر کرائی گئی اور جو اللہ نے  
 چاہا آپ کو دکھایا لیکن آپ کا حال تغیر نہیں ہوا، آپ کا حال حضرت موسیٰ کے حال سے افضل تھا،  
 اس لیے کہ پہاڑ پر جب تجلی ڈالی گئی تو وہ بیہوں ہو کر گرپے، حضرت موسیٰ کا حال بھی عظیم،  
 بلند پایا اور فضیلت والا ہے لیکن محدثین کا حال اکمل و اعلیٰ اور افضل ہے۔ (۸۹)

آگے چل کر لکھتے ہیں کہ تحقیق یہ ہے کہ صوفیہ عبادات احوال میں اسی طرح اجتہاد کرنے  
 والے ہیں جس طرح اہل کوفہ قضاۓ اور امارت وغیرہ کے مسائل میں اجتہاد سے کام لینے والے  
 ہیں، اب جو ان کے طریقے کو صحابہ کے طریقے سے افضل بتاتے ہیں وہ خطا پر ہیں اور گراہ و بدعتی  
 ہیں اور جو طاعت میں اجتہاد کرنے والے کو جس سے بعض مسائل میں خط اسرزد ہوئی ہوندی موم

جانب منسوب کیا جاتا ہے لیکن یہ ان میں سے کسی کا فعل نہیں بلکہ شیخ احمد رفای کی موت کے بہت  
 زمانہ بعد لوگوں نے ان بدعات کا اختراع کیا ہے، یہ لوگ ابلیسی احوال والے اور تلہیس سے کام  
 لینے والے ہیں، کچھ لوگوں پر جب حال طاری ہوتا ہے تو مرگی والے شخص کی طرح لوٹتے ہیں اور  
 ایسی باتیں اس دوران کرتے ہیں جس کو کوئی نہیں سمجھتا۔ ان کی عقلاں کے غائب ہونے کے بعد  
 شیطان ان کی زبانوں پر کلام کرتا ہے۔ کچھ لوگ خالص پتھر، مینڈک کی چربی نارنگی کے چلکلوں  
 سے دوایاں بنا کر آگ پر چلتے ہیں اور سانپ اٹھا لیتے ہیں۔ یہ سب شعبدہ بازیاں ہیں یہ لوگ  
 مسلمانوں کے طریقے سے الگ اور دین کی حقیقت سے دور ہیں۔ (۸۲)

#### ۴۔ تصوف شرعی پر شیخ ابن تیمیہ کی تقدیم

تصوف شرعی پر تقدیم کے ضمن میں انہوں نے عموماً اصول و عقائد میں کوئی اختلاف نہیں  
 کیا ہے بلکہ فروعی مسائل میں اختلاف کیا ہے، مثلاً سامع بالمر امیر، رقص، وجود حال وغیرہ۔ با  
 اوقات بعض اصطلاحوں کو نیا معنی دینے کی کوشش کی ہے، انہوں نے تصوف کی بعض اصطلاحات  
 مثلاً فنا، بقا، جمع، فرق، جمع ابجع، خلوت، سامع اور اس جیسی دوسری اصطلاحات کو قبول کیا ہے، البتہ  
 ان اصطلاحات کے مدلولات اور ان کے معانی پر قرآن و سنت کی روشنی میں گفتگو کی ہے، اور ان کی  
 نظر میں کتاب و سنت سے جو معنی لکھ رہا ہو انہوں آیا، انہوں نے اس کے بالمقابل ان اصطلاحات  
 کو کتاب و سنت سے ثابت معمقی دینے کی کوشش کی ہے۔ تصوف شرعی کے ضمن میں انہوں نے  
 معتقد میں سے لے کر متأخرین صوفیہ تک کی ایک فہرست دی ہے جن کو انہوں نے مشاہد کتاب  
 و سنت اور ائمہ ہدیٰ جیسے القاب سے یاد کیا ہے۔ (۸۷)

آنے والے صفات میں تصوف شرعی کے مختلف مسائل کے حوالے سے شیخ ابن تیمیہ  
 کا موقف پیش کیا جائے گا لیکن اس بحث کا آغاز تصوف اور صوفیہ سے متعلق ان کے موقف کے  
 بیان سے کیا جاتا ہے کیوں کہ اصل کے تعلق سے جب ان کا نظریہ سامنے آجائے گا تو دوسرے  
 مسائل کو سمجھنے میں آسانی ہوگی۔

#### تصوف اور صوفیہ کے بارے میں شیخ ابن تیمیہ کا موقف

تصوف اور صوفیہ سے متعلق شیخ ابن تیمیہ کی بحث تو ان کے مجموع الفتاویٰ کی مختلف جلد وں  
 میں ملکتی ہے لیکن خصوصیت کے ساتھ چھٹی جلد مکمل علم السلوک کے لیے ہی مختص ہے، جس میں  
 قبیل اعمال پر گفتگو گئی ہے، اس ضمن میں دوسرے مسائل بھی زیر بحث آئے ہیں، یوں ہی  
 ساتویں جلد کا گیارہواں حصہ تصوف پر مشتمل ہے، اس میں تصوف سے متعلق متعدد مباحثہ بیان  
 کیے گئے ہیں، خصوصیت کے ساتھ رسالۃ الفرقان بین اولیاء الرحمن و اولیاء الشیطان

دارانی، بشرحی، شفق بلخی وغیرہم کا تذکرہ کیا ہے اور متاخرین مشائخ صوفیہ میں جنید بن محمد قواریری، سہل بن عبد اللہ تتری، عمر بن عثمان مکی، شیخ ابوطالب کی، شیخ عبد القادر جیلانی، شیخ عدی بن مسافر اموی، شیخ ابوالبیان، شیخ عقیل، شیخ ابوالوفاء، شیخ رسولان، شیخ ابو مدین، شیخ عبدالرحیم، شیخ عبداللہ یونینی، اور شیخ قرشی رحمہم اللہ کے اسمائے گرامی ذکر کیے ہیں۔ (۹۲)

خصوصیت کے ساتھ حضرت شیخ عبد القادر جیلانی قدس سرہ سے ان کو والہانہ لگاؤ معلوم ہوتا ہے وہ متعدد مقامات پر ان کا تذکرہ کرتے ہیں بلکہ مشائخ صوفیہ میں جتنی بار انہوں نے حضرت شیخ عبد القادر جیلانی کا نام لیا ہے شاید یہ کسی صوفی شیخ کا نام لیا ہو، عموماً نام کے بعد قدس اللہ روحہ کہنا نہیں بھولتے (۹۳) یہی نہیں بلکہ وہ اپنی عادت اور طبیعت کے خلاف اس قول کی تو پیش بھی کرتے ہیں جس کے بارے کسی شخص کا گمان تھا کہ اس نے شیخ عبد القادر جیلانی کو خواب میں یہ کہتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

من جاء ناتلقیناه من البعید ومن تصرف بحولنا أللّاه الحديدي، من اتبع مرادنا، اردناما يريده، ومن ترك من اجلنا اعطيه فرق المزید (جو ہماری طرف متوجہ ہوتا ہے ہم اس کا دور سے ہی استقبال کرتے ہیں، جو ہماری مراد و مرضی کی پیروی کرتا ہے اس کے لیے ہم وہ ارادہ کرتے ہیں لو ہے کو پکھا دیتے ہیں، جو ہماری مراد و مرضی کی پیروی کرتا ہے اس کے لیے ہم وہ ارادہ کرتے ہیں جو وہ چاہتا ہے اور جو ہمارے لیے ترک کرتا ہے ہم اس کو مزید سے بڑھ کر عطا کرتے ہیں)۔ (۹۴)

شاید یہ اگر کسی اور کا قول ہوتا تو خواب کی بات کہہ کر مسترد کر دی جاتی لیکن شیخ عبد القادر جیلانی کی محبت نے اس کی تو پیش پر ان کو پر مجبور کر دیا۔

بات نہیں ختم نہیں ہوتی بلکہ وہ فتوح الغیب میں مذکور حضرت شیخ عبد القادر جیلانی کے کلمات کی چالیس صفحات پر مشتمل رسالے کی شکل میں شرح بھی کرتے ہیں (۹۵) اور خصوصاً نظریہ جبر کے سلسلے میں حضرت شیخ کی اصابت رائے کی بڑی تعریف کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بہت سے صوفیہ جبر کی طرف مائل ہو کر لغزش کھائے گئے (۹۶) لیکن حضرت شیخ عبد القادر جیلانی قدس اللہ روحہ اس سے محفوظ رہے، اور کہتے ہیں کہ شیخ عبد القادر جیلانی شریعت کی پابندی کرنے والے اپنے زمانے کے سب سے بڑے تھے ہیں۔ (۹۷)

ان کی تحریروں سے ظاہر اسی والہانہ لگاؤ کی وجہ سے پروفیسر جارج مکدی نے شیخ بن تیمیہ کو قادری سلسلے کا صوفی قرار دیا ہے اور اس حوالے سے انہوں نے ”ابن تیمیہ اے صوفی آف قادریہ آرڈر“، Ibne-Taimiya: A sufi of the Quadriya order کے نام سے ایک مضمون بھی تحریر کیا ہے۔ (۹۸)

و عیب دار سمجھتا ہے وہ بھی خطایپر ہے اور گمراہ و بدقی۔ (۹۰)

آگے چل کر اس بحث کا مکمل خلاصہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

چوں کہ اہل تصوف نے بہت سے مسائل میں اجتہاد کیا، اس لیے لوگوں کا صوفیہ اور تصوف کے سلسلے میں اختلاف ہے، کچھ لوگوں نے ان کی مذمت کی اور کہا کہ یہ بدعتی اور اہل سنت سے خارج ہیں۔ ایک جماعت نے ان کے بارے میں غلوت سے کام لیا اور کہا کہ وہ انبیاء کے بعد سب سے افضل اور سب سے اکمل ہیں، جب کہ دونوں میں سے کوئی بات درست نہیں ہے۔ درست بات یہ ہے کہ دوسرے اہل طاعت کی طرح وہ بھی اجتہاد کرنے والے ہیں، کچھ اپنے اجتہاد کے لحاظ سے سائین و مقررین میں ہیں، کچھ مقصد پر اور اصحاب یتیمین میں سے ہیں، دونوں قسم کے لوگوں میں کچھ لوگ اجتہاد کرتے ہیں پھر ان سے غلطی ہوتی ہے تو کچھ لوگ توبہ کر لیتے اور کچھ توبہ نہیں کر پاتے، ان کی جانب مسوب لوگوں میں کچھ اپنی جانوں پر ظلم کرنے والے رب تعالیٰ کے نافرمان ہیں، کچھ اہل بدعت و زندقة بھی ان کی جانب نسبت رکھتے ہیں لیکن محققین کے نزدیک وہ اہل تصوف میں سے نہیں ہیں، مثلاً حلاج پر اکثر مشائخ طریقت نے انکار کیا ہے اور ان کو طریقت سے خارج قرار دیا ہے مثلاً سید الطائفہ جنید بن محمد۔

صوفیہ کے تین گروہ ہیں:

(۱) صوفیہ الحقائق، ان کا بیان گزر چکا

(۲) صوفیہ الارزاق، یہ وہ لوگ ہیں جو اہل حقائق سے نہیں ہیں لیکن ان کے اندر تین صفتیں پائی جاتی ہیں (۱) فرائض کی ادائیگی اور حرمات سے اجتناب (۲) اہل طریقت کے طریقوں سے آرائشی کی کوشش، (۳) فضولیات دنیا سے دوری۔

(۳) صوفیہ الرسوم، یہ لوگ صرف نسبت پر اکتفا کرتے ہیں اور بیاس، وضع قطع صوفیہ کی طرح رکھتے ہیں۔ (۹۱)

مشائخ کتاب و سنت کی مدح اور شیخ عبد القادر جیلانی سے والہانہ لگاؤ

شیخ بن تیمیہ نے صرف اس پر اکتفا نہیں کیا کہ انہوں نے صوفیہ کے ساتھ انصاف سے کام لیا بلکہ مشائخ صوفیہ کی انہوں نے ایک فہرست بھی دی ہے جس میں انہوں نے مختلف اوقات میں مختلف لوگوں کو شامل کیا ہے، ان کی مدح کی ہے اور ان کو مشائخ کتاب و سنت اور انہمہ ہدی کے لقب سے یاد کیا ہے۔

ایک مقام پر انہوں نے مشائخ کتاب و سنت کے جو نام گنائے ہیں، ان میں معتقد میں مشائخ صوفیہ میں حسن بصری، ابراہیم بن ادھم، فضیل ابن عیاض، معروف کرخی، سلیمان

تیسرا قسم کا فنا یہ ہے کہ اس بات کی گواہی دی جائے کہ اللہ کے سوا کوئی موجود نہیں اور خالق کا وجود بعینہ مخلوق کا وجود ہے، رب عبد کے مابین کوئی فرق نہیں، یہ گمراہ ملک دین حلولیوں اور اتحاد پوں کا فنا ہے۔

لائق اقتداء مشائخ کا اس پر اتفاق ہے کہ خالق مخلوقات سے جدا ہے اور مخلوقات میں اس کی ذات سے کوئی شی نہیں اور نہ اس کی ذات میں مخلوقات کی کوئی شی ہے (۱۰۱)

کیا سماع بامرأ امیر درست ہے؟

سماع کے سلسلے میں گفتگو کرتے ہوئے ایک مقام پر شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:

سماع کی وقایتیں ہیں (۱) سماع متفرقین (۲) سماع متاخرین

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے جو سماع مشروع کیا ہے اور اسلاف صحابہ و تابعین اور تبعین جس کے لیے جمع ہوتے تھے، وہ اللہ کی آئیوں کا سماع ہے۔ یہ انیما اور مومنین کا سماع ہے، اس کا قرآن میں تذکرہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا حکم دیا ہے، اس سماع کو اللہ تعالیٰ نے فخر اور مغرب و عشا کی نمازوں میں مشروع قرار دیا ہے۔ اس سماع کے لیے صحابہ کا اجتماع ہوتا تھا۔ ان میں سے ایک قرأت کرتا اور دوسرے سماعت کرتے۔ اس سماع میں حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ قرأت کرتے اور صحابہ سنتے، خود نبی ﷺ اس سماع میں شریک ہوتے اور اس کا مطالبہ کرتے، اس سماع کو مضبوطی سے پکڑنے والا ہدایت یا ب اور کامیاب ہے اور اس سے اعراض کرنے والا گمراہ ہے۔

اس سماع سے ایمانی آثار، قدسی معارف اور عمدہ احوال حاصل ہوتے ہیں اور جسم پر بھی اس کے محموداً ثراۃ مرتب ہوتے ہیں مثلاً دل میں خشوع کا پیدا ہونا، آنکھوں سے آنسو لکنا وغیرہ، یہ سماع اصل ایمان ہے۔

رہا وہ سماع جس میں تالی اور سیٹی بجائی جائے تو یہ مشرکین کا سماع ہے۔ نبی کریم ﷺ اور آپ کے صحابہ اس سماع میں بھی حاضر نہیں ہوئے، خلاصہ کلام یہ کہ یہ بات مشروع نہیں ہے کہ اس امت کے صالحین، عابدین و زادہ دین دف، قضیب، تالی اور حن کے ساتھ قصائد و ایات سننے کے لیے جمع ہوں، البتہ اللہ کے رسول ﷺ نے خوشی کے موقع پر کچھ لہوکی اجازت دی ہے۔

مسئلہ سماع میں اکثر متاخرین نے کلام کیا ہے کہ یہ منوع ہے یا نکروہ یا مباح۔ اس کا مقصود صرف حرج کو ختم نہیں کرنا ہے بلکہ ان کا مقصود یہ ہے کہ اس کو اللہ تک پہنچنے کے طریقے کے ڈرنے کا حکم ہے اس کا خوف پیدا کیا جائے، مطلوب کے فوت ہونے پر نجف و غم کا اظہار کیا جائے

کچھ بھی ہوتی بات تو طے ہے کہ وہ اصحاب صاحب صوفیہ کو بڑے القابات سے یاد کرتے ہیں اور اصحاب سکر کو سکر کی حالت میں معذور قرار دیتے ہیں البتہ وہ گمراہوں کی تردید کرتے ہیں جیسا کہ مشائخ صوفیہ کیا کرتے ہیں (۹۹)

فنا اور بقا کے کہتے ہیں؟

فنا اور بقا کے مسئلے پر گفتگو کرتے ہوئے ایک مقام پر لکھتے ہیں:

فنا کی تین قسمیں ہیں (۱) ایک کامل انیما اور اولیا کا فنا ہے۔ دوسرا مقتضدین اولیائے صالحین کا فنا ہے اور تیسرا منافقین ملک دین کا فنا ہے۔

پہلی قسم کا فنا یہ ہے کہ ماسوی اللہ کے ارادے سے فنا ہو، اس طرح کصرف اللہ ہی سے محبت کی جائے، اسی کی عبادت کی جائے، اسی پر توکل کیا جائے، اس کے علاوہ غیر کو طلب نہ کیا جائے، اللہ تعالیٰ کے فرمان: الامن انتی اللہ بقلب سلیم (مگر جو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں قلب سلیم کے ساتھ حاضر ہوا۔) (۱۰۰) میں سلامتی والے دل سے وہی دل مراد ہے جو ماسوی اللہ سے، ماسوی کی عبادت اور اس کے ارادے اور اس کی محبت سے محفوظ ہو۔

دوسرا قسم کا فنا یہ ہے کہ ماسوی کے مشاہدے سے فنا ہو۔ یہ بہت سے سالکین کو پیش آتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ذکر، اس کی عبادت اور اس کی محبت کی جانب ان کے قلب کا انجداب شدید ہوتا ہے اور جس کی وہ عبادت کر رہا ہے، جو اس کا مقصود ہے اس کے مشاہدے میں ان کا دل کمزور ہوتا ہے، اس لیے ان کے دلوں میں غیر اللہ کا خطرہ نہیں آتا بلکہ ان کو غیر اللہ کا شعور و احساس بھی نہیں رہ جاتا، صاحب فتاہ جب یہ حالت قوی ہو جاتی ہے تو وہ موجودہ شہود کی وجہ سے اپنے وجود و شہود اور جس کے وہ ذکر میں ہے، جس کی اسے معرفت حاصل ہے اس کی وجہ سے وہ اپنے ذکر اور اپنی معرفت سے غائب و فانی ہو جاتا ہے اور مخلوقات میں سے کوئی بھی شی باتی نہیں رہ جاتی۔ صرف رب تعالیٰ باتی رہ جاتا ہے، بہتی حالت اور قوی ہو جاتی ہے تو وہ محبت کمزور پڑ جاتا ہے اور قوت تمیز میں اضطراب و اغیار ہوتا ہے اور کبھی وہ یگمان کر لیتا ہے کہ وہ اور اس کا محبوب دونوں جد نہیں ہیں۔

یہاں پر کچھ لوگوں کے قدم پھسل گئے اور انہوں نے اسے اتحاد بھیج لیا اور یہ کہ محبت اپنے محبوب سے اس طرح تھدہ ہو جاتا ہے کہ نفس و جو دنوں میں کوئی فرق نہیں رہ جاتا۔ یہ نظریہ غلط ہے اور اس فناء میں نقش ہے اکابر اولیا مشاہد حضرات شیخین سابقین اولین، مہاجرین و انصار صحابہ پر یہ فاطری نہیں ہوا جسے کہ انبیاء پر طاری ہو، البتہ صحابہ کے بعد والوں پر طاری ہوا اور صحابہ ایمانی احوال میں اکمل واقعیت تھے۔ اگرچہ یہ فنا بھی محمود ہے۔

ایک دوسری جگہ لکھتے ہیں:  
 خاص لوگ کشف کے ذریعہ لوگوں کا انجام جان لیتے ہیں لیکن اس کی عام تصدیق ضروری نہیں ہے، اہل مکاشفات و مخابرات بھی صواب پر ہوتے ہیں اور بھی خطاب پر، یہ مقامات اجتہاد میں اہل نظر و استدلال کی طرح ہوتے ہیں، اس لیے ان کے لیے کتاب و سنت کو مضمون سے پکڑے رہنا، اپنے موجاہد و مشاہدات اور آراء و مقولات کو کتاب و سنت کی کسوٹی پر پکھنا اجب ہے، صرف موجاہد و مشاہدات پر اکتفا رہتے نہیں ہے کیوں کہ محدثین و مخاطبین اور صاحبان الہام کے سردار حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہیں، ان کے دل میں بہت سی باتیں آتی تھیں اور ان کو رسول اللہ ﷺ نے رد کر دیا کرتے تھے۔ (۱۰۵)

کیا الہام کے ذریعہ شرعی مسئلہ میں ترجیح ہو سکتی ہے؟  
 اس مسئلے پر گفتگو کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:

جب کسی شرعی مسئلے میں سالکین کے نزدیک دونوں پہلو و برابر ہوتے ہیں تو وہ محض اپنے ذوق وارادہ سے اس کی ترجیح کر دیتے ہیں۔ اگر اس ارادے میں کوئی باطنی اور ظاہری علمی امر شامل نہ ہو تو فہرہ اور صوفیہ اس کے قائل نہیں لیکن مجتہد و مقلد کو اپنے اختیار سے ترجیح کا حق جن لوگوں کے نزدیک حاصل ہے، ان کے نزدیک ذوق وارادہ سے سالکین کی ترجیح بھی اسی حکم میں ہے۔ البتہ تقوی سے آبادل آگر اپنے ارادے سے ترجیح کرے تو یہ بھی ترجیح شرعی ہے۔ (۱۰۶)

آگے چل کر لکھتے ہیں:  
 اگر سالک ظاہری شرعی دلائل میں اجتہاد کرے اور ترجیح کی کوئی صورت نظر نہ آئے اور اس وقت ترجیح کے کسی پہلو کا الہام ہو جائے، اس وقت اس کی نیت اچھی اور اس کا قلب تقوی سے معمور ہو تو یہ الہام اس کے حق میں دلیل ہے اور یہ بہت سے کمزور قیاس، ضعیف احادیث اور کمزور استصحاب سے قوی ہے۔ (۱۰۷)

کیا تفسیر اشاری معتبر ہے؟

تفسیر اشاری کے متعلق گفتگو کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:  
 ارباب اشارات جو فنی مدلول کو ثابت رکھتے ہوئے اشاری معنی قیاس و اعتبار کے طور پر سمجھتے ہیں یہ قیاس و اعتبار کے عالم فہرما کی طرح ہیں اور اگر قیاس درست اور اعتبار ترجیح ہو تو یہ تفسیر حق ہے۔ (۱۰۸)

علم لدنی کی حقیقت کیا ہے؟

علم لدنی کی حقیقت بیان کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:

اس سے نزول رحمت و نعمت کو طلب کیا جائے، اہل ایمان پر ایمانی موجاہد طاری ہوں، امام شافعی نے اس کو زندیقوں کی ایجاد قرار دیا ہے۔ قرون تلاش میں ہمیں بھی یہ سامع نہیں ہوتا تھا۔ امام احمد نے اسے 'محدث' کہا۔ اکابر شیوخ و صالحین مثلاً ابراہیم ادھم، فضیل عیاض، معروف کرخی، سری سقطی، شیخ عبدال قادر جیلانی وغیرہ مشائخ شریک نہیں ہوئے بلکہ بعض اعیان مشائخ نے اس کو معیوب قرار دیا جن میں شیخ عبدال قادر جیلانی اور شیخ ابوالدین شامل ہیں۔  
 اس میں بعض اہل ارادت و محبت بھی شریک ہوئے کیوں کہ ان کے قلوب کو تحریک ملتی تھی لیکن وہ اس کے نقصانات سے واقف نہیں ہو سکے اور ایسا ہوتا ہے، لیکن اصل بات قرآن و سنت کی پیروی ہے۔

اس طرح کے سامع میں شریک ہونے والے کو قرآن سنت و قوت محبت کے وہ جذبات نہیں اپھرتے اور نہ وہ خوشی حاصل ہوتی ہے جو سامع میں اشعار سن کر حاصل ہوتی ہے، قرآن سنت و قوت ان کے دل اپہویں ہوتے ہیں اور جب سامع بدعت میں ہوتے ہیں تو ان کی آوازیں رندھ جاتی ہیں، دل غور سے سنتے ہیں اور نشہ چڑھ جاتا ہے۔ (۱۰۲)

کیا اولیاء اللہ کی کرامتیں بحق ہیں؟

کرامت پر گفتگو کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:  
 کمال و دیگر ایسا کی طرف لوٹتا ہے (۱) علم اور (۲) قدرت خوارق کا تعلق اگر علم سے ہو تو اس کو کشف و مشاہدہ، مکاشفہ اور مخاطبہ کہا جاتا ہے۔ سنت کا تعلق مخاطبہ سے ہے، دیکھنے کا مشاہدہ سے اور علم کا مکاشفہ سے۔  
 قدرت کا مطلب یہ ہے اس کو کچھ تاثیر حاصل ہو یعنی اس کو ہمت و صدق اور قبولیت دعا حاصل ہو۔ (۱۰۳)

ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

اولیاء اللہ وہ ہیں جو صاحبان تقوی اور محمد ﷺ کی اقتدا کرنے والے ہیں ان کے دلوں میں اللہ تعالیٰ اپنے انوار دال دیتا ہے اور ان کو وہ کرامتیں عطا فرماتا ہے جس کے ذریعہ ان کی تکریم کی جاتی ہے۔ اللہ کے ولیوں میں سب سے بہتر وہ ہیں جو دین پر دلیل قائم کرنے یا مسلمانوں کی ضرورت کے لیے ان سے کرامتیں صادر ہوتی ہیں۔

ان کو رسول اللہ ﷺ کی پیروی کی برکت سے کرامتیں حاصل ہوتی ہیں، اور یہ درحقیقت رسول کے مجذبات میں ہی شامل ہے، صحابہ، تابعین، تبع تابعین اور تمام صالحین کی کرامتیں بکثرت ہیں۔ (۱۰۴)

سبعہ، چالیس ابدال، تین سو بجہا۔ یہ سب نام قرآن میں موجود ہیں اور نبی کریم ﷺ سے صحیح نہ ضعیف اسناد سے منقول ہیں اور نہ اسلاف کے کلام میں موجود ہیں اور نہ اس ترتیب سے ان معانی میں امت کے مقبول عام مشائخ سے منقول ہیں، یہ اس اصراف بعض متوسط درجہ کے مشائخ سے منقول ہیں، اس طرح کے دینی علوم میں حق و باطل کا التباس بہت ہے۔

اسلام تو مشرق و مغرب میں پھیل گیا اور ہر وقت موئین میں بے حساب اولیائے متفقین بلکہ صدیقین و سابقین مقرر ہیں موجود ہے۔ وہ تین سو یا تین ہزار میں محسوس نہیں ہیں۔ یوں ہی اولیائے متفقین میں ایسے لوگ نہیں ہیں جو ہمیشہ لوگوں کی نگاہوں سے روپوش ہوں اور یہ کہ چالیس ابدال رجال غیب ہیں جو بلنان کے پہاڑ میں ہیں۔ یہ سب اقوال اکف و بہتان ہیں۔ (۱۲)

**کیا تو سلسلہ صحیح ہے؟**

سلسلہ اور وسیلہ کے سلسلے میں شیخ ابن تیمیہ کا موقف یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ذات سے ان کی حیات میں وسیلہ درست ہے اور بعد وصال درست نہیں ہے۔ یوں ہی صالحین سے بھی ان کی زندگی میں وسیلہ اور ان سے دعا کرنا درست ہے، البتہ نبی کریم ﷺ پر ایمان ان کی محبت، ان کی اطاعت، ان کی دعا اور ان کی شفاعت سے بعد وصال بھی وسیلہ درست ہے، اور جو اس معنی کا منکر ہو وہ کافر ہے۔ (۱۳)

ان کا یہ بھی خیال ہے کہ اگر اسالک بحق فلاں، بجاه فلاں، بحرمة فلاں، کہہ کر تو سل کیا جائے اور یہ معنی لیا جائے کہ انیا وصالحین اور ملائکہ کو اللہ کی بارگاہ میں جاہ و مقام حاصل ہے تو یہ درست ہے کیوں کہ ان کو اللہ کی بارگاہ میں جاہ حاصل ہے۔ (۱۴)

ان کا یہ بھی خیال ہے کہ اللہ سے محبت اور اللہ کے لیے انیا اور صالحین سے محبت درست ہے، الہ کے لیے یہ محبت تمام چیزوں میں سب سے زیادہ نفع بخش ہے، البتہ جو مخلوق سے خالق کی طرح محبت کا قائل ہو وہ مشرک ہے، اس لیے اللہ کے واسطے محبت اور اللہ کے ساتھ محبت کے مابین فرق ضروری ہے۔ (۱۵)

ان کا یہ بھی خیال ہے کہ اگر بعد وصال تو سل میں اسالک بنیک محمد کہا جائے اور معنی یہ لیا جائے کہ ان پر ایمان اور ان کی محبت کے وسیلے سے سوال ہے تو یہ معنی درست ہے اور اس صورت میں بعد وصال تو سل کے مسئلے میں کوئی اختلاف نہیں ہو گا۔ (۱۶)

**کیا دنیا میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہو سکتا ہے؟**

دنیا میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہو سکتا ہے یا نہیں اس بارے میں شیخ ابن تیمیہ کا موقف یہ ہے کہ دنیا میں اگر کوئی ظاہری آنکھوں سے دیدار الہی کا دعویٰ کرتا ہے اس کا یہ دعویٰ باطل ہے اور یہ بات

اور جہاں تک علم لدنی کا معاملہ ہے تو اس بات میں کوئی شہہر نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ اولیائے متفقین اور صالحین کے دلوں پر ان کے قلوب کی طہارت کی وجہ سے وہ علوم کھولتا ہے جو دوسروں پر نہیں کھولتا اور یہ ایسے ہی ہے جیسے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: سُنَّةُ اللَّهِ تَعَالَى أَبْنَاءُ  
بَنَدَرَ كَوْتَابَ اللَّهِ كَفِيلَ عَطَافَرَ مَا تَأْتِيَ - علم لدنی کے اثبات پر قرآن کریم نے مختلف جگہوں پر رہنمائی کی ہے۔ (۱۰۹)

### کیا خلوت درست ہے؟

شیخ ابن تیمیہ سے استفہا ہوا کہ ایک شخص ہے جو اپنے گھر میں خلوت گزیں ہے، کہیں نہیں جاتا ہے، اپنے گھر میں نماز پڑھتا ہے اور جماعت میں حاضر نہیں ہوتا۔ جمعہ کے لیے جاتا ہے تو پوچھہ ڈھک کر جاتا ہے اس کے پاس عورتوں اور مردوں کی بھیڑ ہوتی ہے۔ یہ حال کیسا ہے؟

انہوں نے اس کا جواب دیا، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ طریقہ بدعت، اور کتاب و سنت کے خلاف ہے، اللہ کی عبادت مشروع طریقے پر ہونی چاہئے، اور جماعت کا ترک کر کے عبادت کرنا اور اس کو انضل سمجھنا کفر ہے بلکہ جماعت میں حاضری کے ذریعہ اس کی عبادت کی جائے، اور جو اس خلوت کو دین سمجھے وہ مسلمانوں کے دین پر نہیں ہے بلکہ وہ راہبیوں کی طرح ہے اس سے کچھ کشف تو حاصل ہو سکتا ہے لیکن یہ مفید نہیں بلکہ وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا منکر ہے۔ (۱۰)

خلوت کے تعلق سے ہی ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

مشروع خلوت و عزلت یا تو واجب ہو گی یا مستحب۔ واجب عزلت یہ ہے کہ تمام حرام چیزوں سے عزلت اختیار کرے اور مستحب عزلت یہ ہے کہ انسان فضول مباحثات اور بے سود چیزوں سے عزلت اختیار کرے۔ حضرت طاؤس فرماتے ہیں کہ انسان کا سو معموہ اس کا گھر ہے جس میں وہ اپنی نگاہ اور سماحت کی حفاظت کرتا ہے۔ اگر کوئی انسان علم عمل کی تحقیق و تکمیل کے لیے کسی جگہ خلوت گزیں ہو جائے اور ساتھ ہی جماعت کی پابندی بھی کرے تو یہ حق ہے، جیسا کہ صحیحین میں آیا ہے کہ نبی کریم ﷺ سے پوچھا گیا کہ کون شخص افضل ہے؟ تو آپ نے فرمایا وہ شخص جو اپنے گھوڑے کی لگام پکڑ کر اللہ کی راہ میں ہوا و دوسرا وہ شخص جو کسی گھاٹی میں گوشہ لشیں ہو کر نماز قائم کرنے، زکوٰۃ دینے میں لگا ہوا وغیر کے سواد و سری تمام باتوں سے لوگوں کو محظوظ کیے ہو۔ (۱۱)

### اقطاب و ابدال کون ہیں؟

اس بارے میں شیخ ابن تیمیہ اپنے نظریے کا اظہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

یہ اسماج و بہت سے ناسکین اور عالم لوگوں کی زبان پر راجح ہیں مثلاً غوث، اوتادار بع، اقطاب

درست نہیں، البتہ ہر شخص کی حالت کے لحاظ سے مختلف احوال میں خواب میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہو سکتا ہے۔ (۱۷)

خواب کے علاوہ بیداری کی حالت میں بھی رویت قلبی ممکن ہے، صوفیہ دنیا میں رویت باری سے رویت قلبی مراد لیتے ہیں (۱۸)

اس میں بھی بھی بعض سالکین کو شہر ہوتا ہے اور وہ اپنے دل سے کچھ چیزوں کا مشاہدہ کرتے ہیں تو یہ سمجھ لیتے ہیں وہ خارج میں موجود ہے اور اس لیے متقد میں و متاخرین میں سے ایک جماعت کا گمان ہے کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے دیکھ لیا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ معرفت، ذکر الہی اور محبت الہی ان کے دل میں غالب ہو جاتی ہے تو دل کو حاصل ہونے والی حالت کی وجہ سے وہ اپنے شہود سے غائب ہو جاتے ہیں اور یہ سمجھ بیٹھتے ہیں کہ انہوں نے آنکھوں سے دیدار کر لیا ہے حالاں کہ یہ صرف دل سے ممکن ہے۔ اللہ تعالیٰ کا دیدار دنیا میں ظاہری آنکھوں سے مویٰ علیہ السلام کو بھی نہیں ہوا اور نہ یہ کسی کے لیے ممکن ہے۔ (۱۹)

کیا بذوق، حسنہ ہو سکتی ہے؟

بدعت کا مسئلہ بہت ہی تنازع فیہ ہے، اور اس سلسلے میں عموماً لوگوں کو بہت سے مسائل میں غلط فہمیاں ہیں، بہت سی بدعتیں مباح ہوتی ہیں اور حسن نیت کی وجہ سے وہ استحباب کے درجے کو پہنچ جاتی ہیں اور فاعل کو اس پر ثواب بھی ملتا ہے لیکن اس طرح کی بدعتوں کو بہت سے علماء بنا پر گمراہی قرار دیتے ہیں کہ عملاً اس کو دین کا حصہ اور ان باتوں میں سمجھ لیا جاتا ہے جن کو اللہ کے رسول ﷺ نے امت کے لیے مسروق عقراد دیا ہے، مثلًا ساع کے متعلق ہی اب تیسیہ کا خیال ہے کہ صوفیہ اس کو ”دین“ کا حصہ سمجھتے ہیں، اگرچہ وہ اس کو ظاہر نہیں کرتے، (۲۰) اس کا مطلب یہ ہے کہ بدعت حسنہ ہو سکتی ہے لیکن اگر اس کو بذاتیہ عبادت اور دین سمجھ لیا جائے تو درست نہیں ہے۔

بدعت کے بارے میں شیخ ابن تیسیہ لکھتے ہیں:

ہر وہ بدعت جو واجب اور مستحب نہ ہو وہ بدعت سیئہ ہے اور بالاتفاق گمراہی ہے اور جن لوگوں نے یہ کہا کہ بعض بدعتیں حسنہ ہوتی ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جب اس کے استحباب پر دلیل شرعی قائم ہو جائے تب وہ مستحب ہو گی۔ البتہ جو بدعت مستحب ہوا ورنہ واجب تو اس کا کوئی مسلمان قائل نہیں ہے کہ یہ حسنات میں سے ہو گی اور اس سے اللہ تعالیٰ کا قریب حاصل ہو گا۔ (۲۱)

یہ چند مسائل تھے جن کے حوالے سے اختصار کے ساتھ شیخ ابن تیسیہ کا موقف بیان کر دیا گیا ہے تفصیل کے لیے خصوصیت کے ساتھ مجموع الفتاویٰ کی پہلی، چھٹی اور ساتویں جلد کا مطالعہ ہےں وہ مذکور کے بہت سے بند در تیک کھولنے والا ثابت ہو گا۔

### شیخ ابن تیسیہ کی زندگی میں روحانی پہلو

شیخ ابن تیسیہ بھی اسلام کے بیرون کار اور امامت محمدیہ کے علمائے اعلام میں سے تھے، اسلام چوں کے ظاہری اور روحانی دونوں طرح کی تعلیمات پر مشتمل ہے اس لیے یہ بات مشکل ہے کہ کوئی اسلام کا تفعیل ہوا اور اس کی زندگی میں روحانی پہلو نہ ہوں بلکہ کسی بھی انسان سے اس کی توقع نہیں کی جاسکتی، یہ ہو سکتا ہے کہ اس کو تصوف کی اصطلاح سے کوئی کہہ ہو لیکن اس کی حقیقت کا یا اس کے عمومی عناصر کا بالکل کیوں کوئی انکار نہیں کر سکتا، یہی وجہ ہے کہ ناقدین تصوف کی زندگیاں بھی تصوف کی اصطلاح کو قبول کیے بغیر ہی اس رنگ میں رنگی نظر آتی ہیں اور جہاں تک شیخ ابن تیسیہ کی بات ہے تو وہ اس اصطلاح کے بھی منکر نہیں بلکہ تصوف شرعی کے بعض عناصر سے ہی ان کو اختلاف ہے، چنانچہ ان کی زندگی میں ہمیں بہت سے روحانی پہلو یا یہ کہہ لیں کہ عملی تصوف کے نہوں نے نظر آتے ہیں ان کے شاگرد علامہ ابن قیم جو زی نے مدارج السالکین شرح منازل السالکین میں اس موضوع پر خاصاً موداً کھٹا کر دیا ہے۔

### ذوق عبادت و طاعت:

مشہور محدث حافظ سراج الدین ابو حفص عمر بن علی بزار کہتے ہیں:

ان کے جسمی عبادت بہت کم سنی گئی۔ کیونکہ انہوں نے اپنا اکثر وقت عبادت میں گزارا اور اس سلسلے میں انہوں نے اہل و عیال اور مال و منال میں سے کوئی بھی حجاب اپنے لیے اختیار نہیں کیا۔ وہ رات میں تہاگر یہ وزاری کرتے، تلاوت قرآن کی پابندی کرتے، دن اور رات کی مختلف عبادتیں انجام دیتے، رات ختم ہونے کے بعد لوگوں کے ساتھ نجم کی نماز ادا کرتے، پہلے سنت ادا کرتے اور نماز کے لئے جب تائیر تحریکہ کہتے تو تیکریب تحریکہ کی ہیبت کی وجہ سے ایسا معلوم ہوتا کہ دل باہر نکل آئیں گے۔ جب نماز میں مصروف ہو جاتے تو ان کے اعراض اور عرشہ کی وجہ سے دل میں باہمیں حرکت کرتے۔ قرأت کرتے تو طویل قرأت کرتے، ان کا رکوع اور سجده فرض نماز کے لحاظ سے کامل ترین ہوتا۔ پہلا قعدہ بہت ہلکا کرتے اور پہلا سلام بلند آواز سے کرتے، یہاں تک کہ تمام حاضرین سن لیتے، نماز سے فارغ ہونے کے بعد وہ حاضرین کے ساتھ ”اللّٰهُمَّ انتَ السَّلَامُ وَ مِنْكَ السَّلَامُ“ اللخ۔ پڑھتے، پھر وہ جماعت کے طرف منہ کر کے اور ادوب تسبیحات پڑھتے، احادیث میں وارد دعا میں پڑھتے اور اپنے لیے اور مسلمانوں کے لیے دعا کرتے۔ اکثر یہ دعا پڑھتے: اللّٰهُمَّ انْصُرْنَا وَ لَا تُنْصِرْنَا اللخ۔ دعا کے اول و آخر میں درود پڑھتے، پھر ذکر میں مشغول ہو جاتے۔ ان کی یہ عادت تھی کہ فیر کی نماز کے بعد بلا ضرورت کوئی بات نہیں کرتے اور مسلسل آہستہ یا قدرے بلند آواز میں سورج کے بلند ہونے تک ذکر میں مشغول رہتے اور

ذکر کے وقت آسمان کی طرف کثرت سے نگاہ اٹھا کر دیکھتے۔ (۱۲۲)

### زہدو تجد:

ان کے زہدو تجد کو بیان کرتے ہوئے محدث بڑا لکھتے ہیں:

دنیا اور متاع دنیا سے زہد بچپن سے ہی ان کا شعار تھا..... ان کو دیکھنے والوں خصوصاً طویل صحبت رکھنے والوں کا اتفاق ہے کہ انہوں نے ان سے بڑا زاہد نہیں دیکھا بلکہ اگر شیخ کے دور کے علاقے والے آدمی سے بھی پوچھا جائے کہ اس زمانے کا سب سے بڑا زاہد اور فضولیات دنیا کو مسترد کرنے میں سب سے کامل اور آخرت کا سب سے حریص کون ہے تو وہ ضرور کہیں گے کہ اس معاملے میں ابن تیمیہ جیسا میرے کا نوں نہیں سن۔

انہوں نے خوبصورت بیوی کی طرف رغبت کی، نہ شان و شوکت والے گھر کی طرف، نہ باغ اور جانیداد کی طرف، نہ در، نہ دینار کی طرف، نہ چوپا یا اور سوار یاں کی طرف نہ جاہ و حشم اور نرم و نازک کپڑوں کی طرف، جب کہ ملوک و امراء، تاجر اور بڑے بڑے لوگ ان کی مٹھی میں تھے۔ (۱۲۳)

### نقر و ایثار

ان کے نقر و ایثار کو بیان کرتے ہوئے محدث بڑا لکھتے ہیں:

ترک دنیا کے باوجود وہ ایثار کا بڑا جذبہ رکھتے تھے، کوئی بھی چیز تھوڑی ہوتی یا زیادہ، عظیم ہوتی یا حقیر، وہ صدقہ کرنے سے نہیں رکتے، اگر کچھ نہیں ہوتا تو اپنا کپڑا ہی فقر اکو دے دیا کرتے، اپنی تھوڑی سی غذا سے ایک چپاتی یا دو چپاتی بچا کر اپنی آستین میں چھپا کر رکھ لیتے اور ہم لوگ ان کے ساتھ سامع حدیث کے لیے جا رہے ہوئے تو ہم میں کوئی ملاحظہ کرتا کہ انہوں نے چپکے سے وہ روٹی فقیر کو دے دی، اور وہ اس بات کے حریص رہتے کہ کوئی دیکھنے نہ پائے۔ (۱۲۴)

### تواضع و اکساری

ان کی تواضع و اکساری کو بیان کرتے ہوئے محدث بڑا لکھتے ہیں:

میں نے ان کے جیسا متواضع ان کے زمانے میں نہیں دیکھا، بڑے چھوٹے، غنی و فقیر جو نیک ہوتے سب کے ساتھ تواضع کے ساتھ پیش آتے، مالداروں سے زیادہ صالح فقیر کو فریب رکھتے اس کے ساتھ اکرام و موانست کا معاملہ کرتے، اس سے کھل کر میٹھی میٹھی باتیں کرتے، بسا اوقات اس کی خدمت کرتے، اس کی حاجت برآری کر کے اس کی مدد کرتے تاکہ اس کی دل جوئی ہو اور اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہو۔ استقنا اور سوال کرنے والوں سے نہیں اکتاتے، بلکہ بنشاشت اور نرم خوئی کے ساتھ پیش آتے اور جب تک وہ خود نہ چلا جاتا اس کے ساتھ کھڑے رہتے خواہ وہ

بڑا ہوتا یا چھوٹا، مرد ہوتا یا عورت، آزاد ہوتا یا غلام، عالم ہوتا یا عالمی، شہری ہوتا یا بیہاتی۔ (۱۲۵)

### کرامت و فراست

ان کی کرامتوں اور موندانہ فرستوں کا ذکر ہوتے ہوئے محدث بڑا لکھتے ہیں:

بہت سے ثقہ حضرات نے اپنی دیکھی ہوئی کرامتوں کو مجھ سے بیان کیا اور چند کرامتوں کا میں نے خود مشاہدہ کیا۔ ایک بار چند مسائل میں میرے اور بعض فضلا کے مابین اختلاف ہوا، ہم نے یہ کہہ کر گفتگو ختم کر دی کہ شیخ کی طرف چل کر رجوع کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ وہ کس قول کو راجح قرار دیتے ہیں، چنانچہ جب شیخ حاضر ہوئے تو انہوں نے ہمارے سوال کرنے سے پہلے ہی ہر مسئلہ کا ذکر کر دیا اور ہماری اکثر دلیلوں کو بھی بیان کر دیا، علماء کے احوال کو ذکر کیا اور جو قول راجح تھا اس کی دلیل سے ترجیح کی، یہاں تک کہ اس آخری سوال پر آئے جو ہم ان سے پوچھنے والے تھے، انہوں نے وہ بھی بیان کر دیا تو میں، میرے ساتھی اور تمام حاضرین اس بات پر مبہوت رہ گئے اور تعب ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو ہمارے درمیان کی باتوں اور دل کے احوال سے مطلع کر دیا۔ یوں ہی جب میں ان کی صحبت میں ہوتا، اس وقت وہ کسی مسئلہ میں بحث کرتے اور میرے دل میں اس پر کوئی اعتراض وارد ہوتا تو میرے دل میں اس اعتراض کے مکمل ہونے سے پہلے ہی وہ اس کو بیان کر دیتے اور پھر اس کا جواب دیتے۔

مجھ سے ایک شخص نے بیان کیا کہ میں مذش میں اتنا شدید بیمار ہو گیا کہ بیٹھنیں سکتا تھا۔ اسی اثنامیں شیخ کو میں نے اپنے سر کے پاس موجود پایا مجھے ان کی آمد کا احساس بھی نہیں ہوا۔ اس وقت مجھے شدید بخار ہتا۔ انہوں نے دعا کی اور فرمایا کہ تم ٹھیک ہو گئے، وہ میرے سر کے پاس سے بہت بھی نہیں کہ میں ٹھیک ہو گیا اور اسی وقت شفایا ب ہو گیا۔ (۱۲۶)

### شیخ ابن تیمیہ۔ نقد تصوف کے اسباب اور نقد کا تجزیہ

اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ تصوف اپنے روز آفرینش سے ہی نزاع و اختلاف کے گھیرے میں رہا ہے اس کے بہت سے اسباب میں ایک وجہ یہ تھی کہ تصوف نے اسلام کے باطنی اور روحانی پہلو کو ترجیح دینے پر زور دیا، اس کی وجہ سے شکوہ و شبہات والے ذہنوں کو اس کی سرحد میں باطنیت سے ملتی نظر آئیں اور علمائے طواہر کو ایسا محسوس ہونے لگا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ اسلام کے باطنی اور روحانی پہلو کے نام پر ظاہری حدود و قیدوں کی چادری یہ لوگ چاک کر دیں، ان کا یہ خطرہ درست معلوم ہوتا اس وقت نظر آیا جب بعد کے زمانوں میں بعض جاہل اور گمراہ صوفیہ ظاہری شرعی حدود کو پھلا گئے لگے اور مختلف غلط عقائد کے بھی قائل ہو گئے مثلاً یہ کہ صوفی جب سلوک طے کر لیتا ہے اور وصال سے شرف یا ب ہو جاتا ہے تو اب وہ شرعی احکام کا مکلف نہیں رہ جاتا، کیوں

کہ یہ شرعی احکام تو اللہ تعالیٰ تک پہنچنے کا ذریعہ ہیں، اب جب وہ وصال سے بہرہ ور ہو گیا تو اب شرعی احکام کی پابندی کا کیا مطلب؟ اس طرح کی اور دوسری بواحیاں بھی یکے بعد میگرے ظاہر ہوتی رہیں اور ان کی وجہ سے اسلامی تصوف پر ناقدین کے جملے کا سلسلہ جاری رہا، ان ناقدین میں جتنے بھی صاحب فہم و فراست حضرات تھے ان سب نے تصوف اسلامی یا تصوف شرعی اور تصوف غیر اسلامی یا غیر شرعی کے مابین فرق کیا اور دونوں کے ساتھ انصاف کرنے کی کوشش کی، البتہ اس میں بشری تقاضوں کی بنا پر کچھ غلطیاں بھی سرزد ہوئیں، انہیں میں شیخ ابن تیمیہ بھی ہیں۔ انہوں نے تصوف پر تقدیم کی اور انہوں نے تصوف کی مختلف شکلوں کے ساتھ انصاف کرنے کی کوشش کی، البتہ اس میں کچھ غلطیاں اور غلط فہمیاں بھی در آئیں۔

اگر شیخ ابن تیمیہ کے نقد تصوف کے اسہاب کا جائزہ لیا جائے تو مندرجہ ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

- 1- جس زمانے میں انہوں نے شعور کی آنکھیں کھولیں وہ تصوف کے رنگ میں رنگا ہوا تھا، اس وقت تصوف ایک عمومی ظاہرہ تھا، اور بہت سی غیر اسلامی باتیں جو تصوف میں در آئی تھیں عمومی ظاہرہ ہونے کی وجہ سے کوئی اس پر تقدیم کی جرأت نہیں کر پا رہا تھا جب وہ خود فاضل ہو گئے تو انہوں نے قرآن و سنت کو معیار بنا کر پورے مجموعہ تصوف کو پر کھنی کی کوشش کی، ان کی طبعی حدت نے اس میں کچھ زیادہ ہی رنگ آمیزی کر دی اور پھر تصوف کا جو بھی قول و عمل ان کی کسوٹی پر کھرا تر، انہوں نے اس کی تائید کی اور جو کھوٹا نکلا انہوں نے اس کی تردید کی۔ (۱۲۷)
- 2- وحدت الوجودی مباحثہ بہر حال اس لائق نہیں ہیں کہ ان کو عام زندگی میں جگہ دی جائے اور عام لوگوں کے مابین اس پر بحث کی جائے کیوں کہ ان کا تعلق احوال سے ہے، وحدت الوجود ایک حال ہے جو اس حال و مقام سے گزارا ہوگا اس پر بات واضح ہوگی اور جو نہیں گزارا ہوگا وہ اس کا منکر ہو گا یا پھر تقدیمی طور پر وحدت الوجودی ہوگا، دوسری طرف وحدت الوجودی مباحثہ کا نقصان دہ پہلو بھی موجود ہے کہ کوئی بھی اس کی غلط تفہیم کر کے کائنات کے ہر ذرے کو معبود ثابت کرنے کے درپے ہو جاتا ہے اور اس سے تو حید کا سارا نظام ہی درہم برہم ہو جاتا ہے۔ یوں ہی حلول و اتحاد کے قائلین بھی اس سے فائدہ اٹھانے کی کوشش کرتے ہیں، اور پھر اس کی آڑ میں ظاہری شرعی اعمال سے دست برداری کافنتہ کھڑا ہوتا ہے اور پھر یہیں سے بعض حضرات نظریہ جر کی طرف مائل ہو کر اپنے برے عمل کا دفاع کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم تو مجبور محض ہیں، ہم سے جو گناہ صادر ہوتا ہے اس میں ہمارا کیا قصور؟ یہ سب اللہ تعالیٰ کا فعل ہے اور وہ اس طرح اسلام کے نظام جزا اور معطل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

ابن تیمیہ نے جب ہوش سنبھالا تو اپنے اردوگر دی کی صورت حال کچھ اسی طرح کی پائی (۱۲۸) اور وہ غور و فکر کے بعد اس نتیجہ پر پہنچے کہ ان ساری خرابیوں کا اصل ذمہ دار نظریہ وحدت الوجود ہے اور پھر انہوں نے پوری حدت اور شدت کے ساتھ نظریہ وحدت الوجود اور ان کے قائلین مثلاً شیخ ابن عربی، شیخ صدر الدین قونوی، شیخ عبدالحق ابن سعین، شیخ عفیف تلماسانی وغیرہم پر شدید تقدیم کی، حالانکہ وہ اپنی اس تقدیم میں نظریہ وحدت الوجود کے صرف ایک پہلوکو دیکھ سکے، اس کے علاوہ شیخ ابن عربی اور دوسرے حضرات کی اصطلاحوں اور ان کے قائم کردہ اعتبارات کو بھی انہوں نے ملحوظ نظر نہیں رکھا یا جان بوجہ کر نظر انداز کر دیا اور نہ ہی ان کے کلام میں کوئی حسن تاویل کی کوشش کی اگر وہ اعتبارات و اصطلاحات کا لحاظ کر لیتے تو نظریہ وحدت الوجود کا نقصان دہ پہلو بھی سامنے آ جاتا، اس کی تردید بھی ہو جاتی اور نظریہ وحدت الوجود کا دوسرا پہلو بھی سامنے آ جاتا اور اس کی روشنی میں وہ اس صوفیہ کے کلام میں حسن تاویل سے کام لیتے۔

۳- تصوف کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ اس کے ذریعہ بدعاویت، مشرکوں کے مشابہ رسوم ورواج، قبور سے حد رجہ تعلق، خدا سے بے خوفی اور صاحب مزار سے خوف و خشیت، اللہ اور شعائر اللہ سے استہزا، بزرگوں کے ساتھ الوہیت والے معاملات، مشاہد و مزارات کی زیارتیں میں جو بیت اللہ جیسا معاملہ، مساجد کی ویرانی اور مزارات پر رونق و اہتمام کے مظاہر کو فروغ ملا، لیکن اگر غور سے دیکھا جائے تو یہ سب غیر اسلامی تصوف اور گمراہ صوفیہ کی کرشمہ سازیاں ہیں۔ ورنہ تصوف اسلامی کے اعلام و مشاہنے نے ہمیشہ اس ظاہرے پر شدید تقدیم کی ہے۔ شیخ ابن تیمیہ کے زمانے میں بھی معاملہ کچھ ایسا ہی تھا اگرچہ اس زمانے کے مشاہنے نے اس ظاہرے کی ضرور تر دیدی کی ہو گی لیکن عمومی صورت حال کچھ اچھی نہیں تھی (۱۲۹) چنانچہ انہوں نے اس ظاہرے پر کچھ شدید تقدیم کی لیکن چوں کوہ صوفیہ کی جماعت سے نہیں تھے اس لیے فائدہ پہنچنے کے بجائے رعیل زیادہ سامنے آیا اور وہ خود بھی جادہ اعتدال پر گام زن نہیں رہ سکے اور بہت سی غلط فہمیوں کا شکار ہوئے۔

یہ وہ اس باب تھے جن کی بنا پر انہوں نے تصوف پر تقدیم کی۔ ہم ان کی نیت پر شبہ نہیں کر سکتے کیوں کہ دلوں کا راز داں صرف اللہ ہے اور ہمیں حسن ظن رکھنے کا حکم دیا گیا ہے۔ یقیناً ان کا مقصد یہی رہا ہوگا کہ کتاب و سنت کی طرف رجوع ہو اور اہل سنت کے تماگ گروہ پہلوں صوفیہ کتاب و سنت کا دامن مضبوطی سے تھامے رہیں لیکن ان کی تقدیمات کا مطالعہ کرنے کے بعد کوئی غیر جانب داشتھ صوفیہ اس حقیقت سے انکار نہیں کر سکتا ہے کہ جہاں ان کی بہت سی تقدیمی باتیں بالکل درست ہیں، وہیں ان سے بے اعتدالیاں بھی ہوئی ہیں۔

اٹکل، ہی کے زیادہ قریب ہے کہ پہاڑوں، وادیوں میں ظاہر ہونے والے سب شیاطین ہیں، وہ صالحین کی روحانیت نہیں ہو سکتیں؟، وہ شیاطین کی روحانیت تسلیم کر رہے ہیں لیکن صالحین کی روحانیت کے امکان کو مسترد کرتے ہیں یا کم از کم اپنے عہد کے لوگوں کے لیے تسلیم نہیں کر رہے ہیں وہ اس سلسلے میں اس طرح کے واقعات کے تمام اہل ایمان راویوں کی سرے سے تکذیب کر رہے ہیں۔ جب کہ اہل ایمان سے ہمیں حسن حکم دیا گیا ہے اور ”مون میں اصل وصف عدالت“ ہے۔

#### خاتمه

شیخ ابن تیمیہ کے نقد تصوف کے تعلق سے ہمارا مطالعہ اور اس حوالے سے پچھلے صفحات میں کی گئی گفتگو اس نتیجہ تک پہنچاتی ہے کہ شیخ ابن تیمیہ کو مطلقاً تصوف کا مخالف نہیں قرار دیا جا سکتا ہے۔ بلکہ اس ضمن میں ہماری بحث اس نتیجہ تک پہنچتی ہے کہ وہ بھی دیگر ناقدین تصوف کی طرح ایک ناقد ہیں ان کا تعلق ناقدین تصوف کے اولین گروہ سے ہے۔ انہوں نے متصوفانہ ماحول میں آنکھیں کھولیں جب مختلف خرایوں نے تصوف کو اپنی لپیٹ میں لے رکھا تھا۔ چنانچہ انہوں نے کتاب و سنت کی طرف رجوع کی اچھی نیت سے تصوف کے مختلف مظاہر پر تقدیم کی، انہوں نے تصوف فلسفی کو مسترد کیا، باطنی فلکر کو مردود فرما دیا اور تصوف شرعی کو مجموعی حیثیت سے قبول کرتے ہوئے اس کے بعض مسائل میں اپنے اجتہادات پیش کئے اور مجتہد بھی صواب پر ہوتا ہے اور بھی خطا پر، چنانچہ تصوف شرعی کے ضمن میں انہوں نے جن مسائل میں صوفیہ سے اختلاف کیا ہے اس میں خطاب اور صواب دونوں کا امکان ہے۔

ان کی تقدیماتی شدید اور اس قدر بھی گیر تھی کہ تمام ناقدین تصوف کے مابین ممتاز ہو گئے اور علامہ ابن جوزی کو چپوڑ کر کوئی بھی اس معااملے میں ان کا ہم پلہ نظر نہیں آیا بلکہ تقدیم کی بھم جھنی، اصالت، اور اپنے زیادہ پختہ، سلفی ذوق کی بنا پر وہ ان پر بھی فائق ہو گئے اور ان کے عہد سے لے کر اب تک جتنے بھی ناقدین تصوف آئے وہ تقدیم تصوف کے باب میں رتی بھر بھی اضافہ نہیں کر سکے۔ یہ ان کی شخصیت کا ایک پہلو ہے۔ دوسری طرف وہ تصوف شرعی اور غیر شرعی کے مابین فرق کرتے ہیں، مشارخ کتاب و سنت کی مرح کرتے ہیں، فنا اور بقا، جم جم اور فرق اور اس طرح کے دوسرے اصطلاحات تصوف کو معانی و مدلولات میں جزوی اختلاف رکھتے ہوئے قبول کرتے ہیں، گروہ صوفیہ کو مختلف جماعتوں میں تقسیم کرتے ہیں، پہلے گروہ کو سا بقین مقرین اور صدیقین میں شمار کرتے ہیں، کرامات و کشوف، الہامات اور تفسیر اشاری کے قائل ہیں، صادق الہامات کے ذریعہ شرعی مسئلہ میں ترجیح کو شرعی ترجیح فرما دیتے ہیں، توسل میں بھی تفصیل کے قائل ہیں، خواب

صرف ان کے مجموع الفتاوی کا ہی مطالعہ کر لیا جائے تب بھی ایسے بہت سے مقامات سامنے آئیں گے جہاں انہوں نے یا تو صوفیہ کے نظریات و معاملات، اقوال و اعمال کو سمجھا ہی نہیں یا جان بوجھ کراس کے صحیح پہلو کو نظر انداز کر دیا ہے، خصوصیت کے ساتھ پہلی جلد، کتاب تو حیدرالربوبیہ، پھٹی جلد، کتاب السلوک، ساتویں جلد کتاب الصوف میں اس کی بہت سی مثالیں آسانی کے ساتھ مل جائیں گی، مثلاً توسل کے باب میں عام لوگوں کے ظاہری رویے کی وجہ سے ان سے بہت سی غلط فہمیاں ہوئی ہیں، واسطہ کے سلسلے میں اس کے مختلف معانی اور ساری تفصیلات پیش نظر رہنے کے باوجود ان کے ذہن میں جوبات بیٹھی ہوئی ہے وہ یہ ہے کہ لوگ یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ حصول منافع اور دفع ضرر کے لیے واسطہ ضروری ہے، اور بغیر کسی کو واسطہ بنائے اللہ تعالیٰ انہیں کچھ عطا نہیں کرے گا (۱۳۰)۔ یوں ہی شفاقت، توسل، نظریہ جرم، مسئلہ صبر و رضا و توکل، خلوت، اسم مفرُّ اللہ، کاذک، جنت کے لیے عبادت کا مسئلہ (۱۳۱) اور اس طرح کے صوفیہ کے بہت سے اقوال و اعمال ہیں ان کو بڑی غلط فہمیاں ہوئی ہیں۔

ان کو سب سے زیادہ بدگمانی ان صوفیہ اور مشارخ سے ہے جن کی جانب مختلف کشوف و کرامات اور الہامات منسوب ہیں۔ وہ مختلف کرامتوں کی ”جناقی توجیہ“ کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ یہ سب ان کی کرامتوں نہیں ہیں بلکہ انہوں نے جناتوں کو اپنا خادم بنالیا ہے اور وہ ان کے لیے مختلف خدمتیں انجام دیتے ہیں۔ (۱۳۲) اکشف والہام کے مختلف واقعات کے سلسلے میں وہ کہتے ہیں کہ یہ سب شیطانی کشف والہامات ہیں۔ (۱۳۳) وہ سماع سے کدر کھنے کی وجہ سے یہ کہتے ہیں کہ سماع کی ان مختلفوں میں جو جد و حال طاری ہوتا ہے وہ شیطانی ہے۔ (۱۳۴) وہ یہ نظریہ بھی قائم کیے ہوئے ہیں کہ مشارخ سے استغاثہ کی صورت میں مشارخ وغیرہ جو ظاہر ہوتے ہیں وہ مشارخ نہیں ہوتے بلکہ شیطان ظاہر ہو کر ان کی حاجت برآری کرتا ہے، (۱۳۵) یوں ہی وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ غاروں، پہاڑوں، وادیوں اور صحراؤں کے تعلق سے جو لوگ یہ بتاتے ہیں کہ انہوں نے رجال الغیب سے ملاقات کی یا فلاں بزرگ ظاہر ہوئے ان میں سے کچھ بھی درست نہیں بلکہ یہ سب جنات و شیاطین ہیں جو ظاہر ہوتے ہیں۔ (۱۳۶)

ان سارے مسائل میں شیخ ابن تیمیہ کو بڑی غلط فہمی ہوئی ہے اور ان کی فکر نے زبردست ٹھوک کھائی ہے، اور بلاشبہ معموم صرف انبیا اور رسول ہوتے ہیں، ظاہر ہے کہ انہوں نے الہام، کرامات اور سماع میں رقص و حال کی جو ”جناقی توجیہ“ کی ہے اس کی قطعیت پران کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے، یوں ہی حیرت ہے کہ شیطان ظاہر ہو کر کسی کی حاجت برآری کر سکتا ہے لیکن مشارخ اولیاء اللہ ایسا نہیں کر سکتے اور اللہ تعالیٰ ان کو یہ قدرت نہیں دے سکتا؟ یوں ہی ان کی یہ بات بھی

۳- سوانح امام ابن تیمیہ، ص: ۲۸، البلاغ پبلیکیشنز، نئی دہلی، ۲۰۰۸ء

۵- نفس مصدر، ص: ۵۸-۷۷

۶- البدایہ والنہایہ، ج: ۱۳، ص: ۳۰۳

۷- نفس مصدر

۸- مولانا شاہ زید ابو الحسن فاروقی مجددی، علامہ ابن تیمیہ اور ان کے ہم عصر علماء، ص: ۳۸، شاہ ابوالخیر اکاڈمی دہلی، ۱۹۸۱/۱۹۰۱ء

۹- نفس مصدر، ص: ۳۹

۱۰- نفس مصدر، ص: ۲۰

۱۱- اقوال العلماء فی ابن تیمیہ، مشمولہ مجموع الفتاویٰ، ص: ۲۹

۱۲- تاریخ دعوت و عزیمت، ج: ۲، ص: ۱۵۸-۱۵۹

۱۳- نفس مصدر، ص: ۱۶۱

۱۴- علامہ ابن تیمیہ اور ان کے ہم عصر علماء، ص: ۶۱

یہ نظریہ کتاب کے مصنف نے ظاہر کیا ہے، خود مقالہ نگار بھی مخالفین و موقفین کی مختلف کتابوں اور اس زمانے کے حالات کے جائزے کے بعد اسی نتیجے تک پہنچا ہے کہ معاصرت کا کچھ عرض ضرور مخالفت کے محركات و اسباب میں شامل رہا ہو گا لیکن مخالفت کا یہ واحد سبب نہیں تھا اور یہ بات بھی درست ہے کہ شیخ ابن تیمیہ کے تعلق سے ان کے معاصر علماء کی شہادتیں جس میں ان سے والہانہ محبت کا افہار کیا گیا ہے وہ تقریباً چالیس کی عمر تک کی ہیں۔ بعد میں وہ محبت اگر فرست میں نہیں بدی تو کم از کم وہ پہلے جیسی محبت بھی باقی نہیں رہی، یوں ہی ان کی تعریف و توصیف کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ علماء ان کی تمام آراء سے اتفاق رکھتے تھے بلکہ یہ ان علمائے کرام کی وسعت قلبی تھی کہ انہوں نے اختلاف کے باوجود ان کے علم و فضل کا اعتراف کیا، جب کہ دوسری طرف ابن تیمیہ کے محبین و معتقدین انہیں مقتدر علماء پر کم دانی کا الزام اور ان کے اختلاف کو معاصرت کا شاخصہ قرار دیتے رہے ہیں اور طرح طرح سے ان کو مطعون کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں۔

۱۵- البدایہ والنہایہ، ج: ۷، جز: ۱۳، ص: ۳

۱۶- نفس مصدر، ص: ۳۷-۳۸

۱۷- نفس مصدر، ص: ۳۲-۳۳

۱۸- نفس مصدر، ص: ۱۶۱

میں وہ روایت باری کے منکر نہیں بلکہ بیداری کے حالت میں روایت قلبی کے امکان کو درست ہٹھراتے ہیں، اس کے علاوہ خود ان کی زندگی بھی حقیقتِ تصوف کے رنگ میں رکی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔

شیخ ابن تیمیہ کا یہہ پہلو ہے جو معروف نہیں ہے، ان کے بھی خواہوں نے ہمیشہ ان کے ایک پہلو کو پیش کرنے کی کوشش کی اور انہیں ذرہ برا بر بھی قرآن و حدیث کے مطالعے کے باوجود اس بات کا خیال نہیں رہا کہ حق بات کو چھپانا ایک شرعی جرم ہے اور یہ کہ حق کو زیادہ دنوں تک چھپایا نہیں جاسکتا۔ دوسری طرف گروہ صوفیہ کے تبعین نے بھی صوفیانہ وسعتِ ظرفی اور اعلیٰ اخلاقی کا مظاہرہ نہیں کیا، صرف ان کے تعمیدی پہلو کو ہی تسلیم کرتے رہے، بلا واسطہ ان کی کتابوں کے مطالعے سے تصوف کے حق میں دلائل اکٹھا کر کے مخالفین تصوف کا منہ بند کرنے کی کوشش نہیں کی۔

اب ضرورت اس بات کی ہے کہ جانب داری سے ہٹ کر ان کی کتابوں کا مطالعہ کیا جائے اور خصوصاً تصوف کے حوالے سے ان کے نظریات کا مطالعہ کر کے ان کو عام کیا جائے تاکہ مخالفین تصوف نے ابن تیمیہ اور ان کے جیسے دوسرے ناقدرین تصوف کو مختلف تصوف بنا کر جو پیش کرتے ہیں، ان کی اس فریب کاری کا پردہ چاک ہو گوں کے سامنے حقیقت کی نقاب کشائی ہو۔ اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ تصوف کے تعلق سے عام غلط فہمی دور ہو گی لوگوں کو خفاق تصوف سے آشنای حاصل ہو سکے گی۔ مخالفین تصوف کے پروپیگنڈے کی وجہ سے کچھ لوگ جور و حافی اضطراب کے باوجود تصوف سے بدکتے ہوئے نظر آ رہے ہیں اس کے ذریعہ ان کے سکون کی راہ ہموار ہو سکے گی اور تصوف کی مقبولیت کے اس دور میں اس کے چشمیں صافی سے بلا تغیریق سب کو سیرابی کا موقع مل سکے گا۔ (۱۳)

اللہ تعالیٰ ہم کو حق دیکھنے، حق سننے اور حق سمجھنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

### حوالہ و حواشی

۱- مولانا سید ابو الحسن علی ندوی، تاریخ دعوت و عزیمت، ج: ۲، ص: ۳۳-۳۲، مجلہ تحقیقات و نشریات اسلام ندوۃ العلماء، لکھنؤ طبع ششم ۱۹۸۹/۱۹۰۹ء

۲- حافظ ابوالقداء اسماعیل بن عمر ابن کثیر (م ۷۷۷ھ)، البدایہ والنہایہ، ج: ۷، جز: ۱۳، ص: ۳۰۲، دارالکتب العلمیہ بیروت، لبنان ۲۰۰۵ء/۱۴۲۶ھ

۳- حافظ سراج الدین ابو حفص عمر بن علی بن موسیٰ بن خلیل البغدادی المیزابی، الاعلام العلییہ فی مناقب ابن تیمیہ، بحوالہ ترجمۃ المؤلف مشمولہ مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ، تحقیق: مصطفیٰ عبد القادر عطا، ج: ۱، ص: ۵، دارالکتب العلمیہ، بیروت، لبنان، ۲۰۰۵ء/۱۴۲۶ھ

- ۲۸ - تاریخ دعوت و عزیزیت، ج: ۲، ص: ۱۵۱،
- ۲۹ - مجموع الفتاوی، ج: ۲، جزء: ۳، ص: ۱۰۶
- ۳۰ - مجموع الفتاوی، تفسیر سورہ الاخلاص، ج: ۱۰، محوالہ سوانح امام ابن تیمیہ، ص: ۲۱۵
- ۳۱ - مجموع الفتاوی، ج: ۱، جزء: ۲، رسالہ بنام شیخ نصرتی، ص: ۲۲۵
- ۳۲ - نفس مدرس،
- ۳۳ - نفس مدرس: ۲۲۶
- ۳۴ - البدایہ والنہایہ ج: ۷، جز: ۱۳، ص: ۵-۲
- ۳۵ - اس بحث کا گھرائی سے مطالعہ کرنے کے لیے دیکھیے: فتویٰ حمویہ، مشمولہ مجموع الفتاوی، ج: ۳، جز: ۵، ص: ۲، اور دیکھیے: العقیدۃ الواسطیۃ، مشمولہ مجموع الفتاوی، ج: ۲، جز: ۳، ص: ۹۵-۷۳
- ۳۶ - دیکھیے: علامہ ابن تیمیہ اور ان کے ہم عصر علماء، ص: ۱۰۲-۱۰۱
- ۳۷ - دیکھیے: مجموع الفتاوی، ج: ۵، جز: ۹، کتاب المنطق
- ۳۸ - دیکھیے: رسالہ الجواب اتح لمن بدل دین اتح، شیعیت کے رد میں رسالہ منہاج النہیہ، مشمولہ مجموع الفتاوی،
- ۳۹ - ماسینون، دائرة المعارف الاسلامیۃ، مادۃ "التصوف"، ج: ۵، ص: ۳۷۳، محوالہ مصطفیٰ حلمی، ابن تیمیہ والتصوف، ص: ۲۱، دار الدعوۃ للطبع والنشر، اسکندریہ
- ۴۰ - مجموع الفتاوی، کتاب التصوف، مسالۃ فی الفقہ والتصوف، ج: ۷، جزء: ۱۱، ص: ۱۵،
- ۴۱ - دیکھیے مجموع الفتاوی، کتاب التصوف، رسالۃ الصوفیۃ الفقراء، ج: ۷، جزء: ۱۱، ص: ۵-تیپس ابلیس، اردو ترجمہ: مولانا ابو محمد عبد الحق عظیم گڑھی، ص: ۲۲۷-۲۲۵، دارالکتاب دیوبند
- ۴۲ - تیپس ابلیس، ص: ۲۲۵-۲۲۷
- ۴۳ - مجموع الفتاوی، کتاب التصوف، ج: ۷، جزء: ۱۱
- ۴۴ - دیکھیے: صیدالاطر، صفة الصفوۃ اور شیخ ابن تیمیہ کی کتاب السلوک، مشمولہ مجموع الفتاوی، ج: ۲، جزء: ۱،
- ۴۵ - دیکھیے: مجموع الفتاوی، خصوصیت کے ساتھ کتاب توحید الربوبیۃ، رسالۃ حقیقتہ المذہب الاتحادیین، وحدۃ الوجود رسالۃ الردا لاقوم علی مافی فصوص الحکم اور رسالۃ اشیخ ابن تیمیہ کی نصرتی
- ۴۶ - دیکھیے: مجموع الفتاوی کے مختلف مقامات خصوصیت کے ساتھ ج: ۱، جزء: ۲، ص: ۲۲۹

- ۱۹ - نفس مدرس، ص: ۱۳۳-۱۳۲
- ۲۰ - الاعلام العلیۃ فی مناقب ابن تیمیہ، مشمولہ مجموع الفتاوی، ج: ۱، ص: ۲۷
- ۲۱ - البدایہ والنہایہ، ج: ۷، جز: ۱۳، ص: ۱۳۶
- ۲۲ - نفس مدرس، ص: ۱۳۲، نیز دیکھیے: الاعلام العلیۃ فی مناقب ابن تیمیہ، مشمولہ مجموع الفتاوی، ص: ۲۶، سوانح امام ابن تیمیہ، ص: ۵۸۳
- ۲۳ - نفس مدرس: ۵۸۵/ البدایہ والنہایہ، ج: ۷، جز: ۱۳، ص: ۱۳۲
- ۲۴ - مولانا ابو الحسن علی ندوی نے تاریخ دعوت و عزیزیت، ج: ۲، ص: ۱۲۵، پران کی تدفین کے تذکرے کے بعد حاشیہ میں لکھا ہے کہ یہ قبرستان جو بڑے بڑے مشاہیر اہل علم و صلاح مثلاً ابن عساکر، ابن الصلاح، ابن الاشیر، ابو الحجاج المزراعی، حافظ ابن کثیر وغیرہم کی آخری آرام گاہ ہے، اب بالکل ناپید ہو گیا ہے اس پر بڑی بڑی عمارتیں کھڑی ہیں، صرف شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی قبر جامعہ سوریہ، شام، کے ہاں اور اسپتال کی ایک عمارت کے سامنے ابھی تک موجود ہے، ۲۸ جولائی ۱۹۵۶ء کو شیخ محمد بہجت البیطار کی معیت میں انہوں نے شیخ کی قبر کی زیارت کی اور شیخ محمد بہجت البیطار نے یہ واقعہ سنایا کہ یونیورسٹی کی کسی تعمیر کے سلسلے میں شب بھر میں اس قبرستان کو کھدو دیا گیا، صبح کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو صدر جمہوریہ شکری القوتی نے عیسائی اور چانسلر کو تنبیہ کی کہ ابن تیمیہ کی قبر اگر مندرس ہو گئی تو میں سلطان ابن سعوڈ کیا جا ب دوں گا جن سے میرے دوستائے تعلق ہیں، چنانچہ وہ قبر باقی رکھی گئی اور تاہنوز محفوظ ہے۔ اس مقام پر سوانح امام ابن تیمیہ میں ڈاکٹر یوسف کوکن نے حاشیے میں لکھا ہے کہ یہ مشہور و معروف قبرستان آج مرث چکا ہے، اور عجیب بات ہے کہ اس کی جگہ پر جامعہ سوریہ کی شاندار عمارتیں کھڑی ہو گئیں ہیں، تمام قبریں مٹا دی جا چکی ہیں، صرف ابن تیمیہ کی قبر باقی ہے، اس کے اطراف لو ہے کی ایک دیوار کھڑی کر دی گئی ہے۔ ۲۵ فروری بروز شنبہ ۱۹۵۸ء میں انہوں نے اس قبر کی زیارت کی اور دوسرے دن اس کی تصویری جو اس کتاب میں شامل ہے، اس تصویر کو دیکھنے سے پتا چلتا ہے کہ قبر پکی ہے اور ایک طرف کتبہ کی ایک دیوار بھی ہے۔
- ۲۵ - البدایہ والنہایہ، ج: ۷، جز: ۱۳، ص: ۱۳۹-۱۳۷
- ۲۶ - سوانح امام ابن تیمیہ، ص: ۵۸۷
- ۲۷ - سید عبدالحی رائے بریلوی، نہجۃ الخواطر، ج: ۲، جز: ۱۳، ادرا عرفات رائے بریلی۔

۲۷- دیکھیے: مجموع الفتاوی، ج: ۸، جزء: ۱۳، رسالتہ فی علم الاظاہر والباطن، ص: ۱۰۳-۱۲۰

۲۸- دیکھیے: مجموع الفتاوی کے مختلف مقامات خصوصاً، ج: ۷، جزء: ۱۱، ص: ۲۰۲-۲۲۹

۲۹- نفس مصدر، ج: ۱، جزء: ۲، رسالتہ الردا لاقوم علی مانی فضویں الحکم، ص: ۱۹۰

۳۰- مجموع الفتاوی، ج: ۱، کتاب توحید الربویۃ، جزء: ۲، شیخ نصر بنجی کے نام خط، ص: ۲۲۲-۲۲۳

۳۱- لقمان، ص: ۲۵

۳۲- ص: ۵

۳۳- دیکھیے مجموع الفتاوی، ج: ۱، کتاب توحید الاروھیۃ، ص: ۵۸، ۱۰۸-۲۲۳، ۲۳۷-۲۳۷

۳۴- مریم: ۶۵

۳۵- آل عمران: ۸۰

۳۶- مجموع الفتاوی، ج: ۱، کتاب توحید الربویۃ، جزء: ۲، رسالتہ حقیقتہ مذہب الاتحادیۃ ص: ۲۷۲

۳۷- نفس مصدر

۳۸- نفس مصدر، رسالتہ الشیخ الی نصر بنجی، ص: ۲۲۳

۳۹- نفس مصدر، ص: ۲۲۵

۴۰- نفس مصدر

۴۱- نفس مصدر

۴۲- نفس مصدر، ص: ۲۲۶

۴۳- نفس مصدر، ص: ۲۲۷

۴۴- نفس مصدر، ص: ۲۲۹-۲۵۱

۴۵- دیکھیے: ج: ۱، جزء: ۲، کتاب توحید الربویۃ، ص: ۵۲، جزء: ۳، ص: ۷، ج: ۲

۴۶- کتاب علم السلوک ص: ۹۲-۲۲۲، ۹۳

۴۷- المائدة: ۹۳

۴۸- مجموع الفتاوی، ج: ۷، جزء: ۱۱، کتاب التصوف، ص: ۱۸۲-۱۸۸

۴۹- نفس مصدر، ج: ۱، جزء: ۲، کتاب توحید الربویۃ، ص: ۲۲۰

۵۰- نفس مصدر، ج: ۱، جزء: ۱۰، کتاب علم السلوک ص: ۳۲۷-۳۳۸

۱۱۷- مجموع الفتاوى، ج: ۳، جز: ۵، ص: ۱۲۷

۱۱۸- نفس مصدر، ص: ۲۳۳

۱۱۹- نفس مصدر، ص: ۲۲۲ و ۲۲۱

۱۲۰- نفس مصدر، ج: ۲، جز: ۳، ص: ۱۹۲

۱۲۱- نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۱، کتاب توحید الالوهية، ص: ۱۵۱

۱۲۲- الاعلام العلية في مناقب ابن تيمية، مشموله مجموع الفتاوى، ج: ۱، ص: ۱۲، ملخصا

۱۲۳- نفس مصدر، ص: ۱۰-۱۲- ملخصا

۱۲۴- نفس مصدر، ص: ۱۵- ملخصا

۱۲۵- نفس مصدر، ص: ۱۶- ملخصا

۱۲۶- نفس مصدر، ص: ۱۸-۱۹

۱۲۷- تصوف میں درآنے والے غیر اسلامی نظریات کی ہر دور میں مشائخ صوفیہ نے تردید کی جس میں امام غزالی اور شیخ عبدالقادر جیلانی قدس است اسرار ہماور ان کے جیسے دوسرے مشائخ نمایاں ہیں لیکن یہ تنقیدی نظریات عام نہیں تھے۔ اس کی وجہ سے عوامی زندگی میں اسلامی تصوف اور غیر اسلامی تصوف کے نظریات کی بڑی آمیزش تھی۔ اس کو موجودہ دور کے تناظر میں اچھی طرح سمجھا جاسکتا ہے۔

۱۲۸- آج بھی ہمارے گرد و پیش کی صورت حال کچھ اس سے مختلف نہیں ہے، ہندوستان میں گراہ صوفیہ کے ایسے مختلف گروہ مل جائیں گے جو ”سب خدا ہے“، حلول اتحاد اور نظریہ جغرافیہ قائل ہیں اور انہوں نے نظام شریعت کو زیر و بم کر رکھا ہے۔

۱۲۹- آج بھی صورت حال جوں کی توں ہے، اسلامی تصوف اور تحقیق صوفیہ خال خال ہی نظر آتے ہیں، غیر اسلامی تصوف اور گراہ صوفیہ کا بول بالا ہے، کاش! صوفیہ میں سے کوئی مرد آہن نکل کر آئے اور تصوف اسلامی کو غیر اسلامی تصوف سے الگ کر کے تجدیدی کارنامہ انجام دے تاکہ تصوف کے آب شیریں سے پیاسی انسانیت سیراب ہو سکے۔ و ماذلک علی اللہ بعزیز۔

۱۳۰- مجموع الفتاوى، ج: ۱، جز: ۱، کتاب توحید الالوهية، ص: ۱۲۹

۱۳۱- دیکھیے: نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۲، کتاب توحید الالوهية والربوبية، ج: ۲، جز: ۱، کتاب السلوك کے مختلف مقامات، ج: ۱، جز: ۱، کتاب التصوف کے مختلف حصے۔

۱۳۲- نفس مصدر، ج: ۸، جز: ۱۳، ص: ۳۱- ۲۵

۹۲- نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۲، کتاب توحید الربوبية، ص: ۲۷۲

۹۳- دیکھیے نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۱، کتاب توحید الالوهية، ص: ۹۵، ج: ۵، جز: ۸، ص: ۱۵۳، ۱۸۳

۹۴- نفس مصدر، ج: ۲، جز: ۷، ص: ۲۲۷

۹۵- دیکھیے نفس مصدر، شرح فتوح الغیب، ص: ۲۳۳-۲۳۴

۹۶- نفس مصدر، ص: ۸۹

۹۷- نفس مصدر، ص: ۲۳۸

۹۸- پروفیسر عبدالحق انصاری، مجددین امت اور تصوف، ص: ۳۶، مرکزی مکتبہ اسلامی پبلیشرز، نئی دہلی،

۹۹- مجموع الفتاوى، ج: ۲، جز: ۱۰، ص: ۱۲۰

۱۰۰- اشعار: ۸۹

۱۰۱- مجموع الفتاوى، ج: ۲، جز: ۱۰، علم السلوك، ص: ۱۱۹، ۱۲۱، ملخصا

۱۰۲- نفس مصدر، ج: ۱، کتاب تصوف، ص: ۲۵۷-۲۶۳، ملخصا

۱۰۳- نفس مصدر، ص: ۱۵۰، ملخصا

۱۰۴- نفس مصدر، ص: ۱۳۱، ملخصا

۱۰۵- نفس مصدر، ص: ۳۳، ملخصا

۱۰۶- نفس مصدر، ج: ۲، جز: ۱۰، علم السلوك، ص: ۲۲۰

۱۰۷- نفس مصدر، ص: ۲۲۱،

۱۰۸- نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۲، کتاب توحید الربوبية، ص: ۱۸

۱۰۹- نفس مصدر، ج: ۸، جز: ۱۳، ص: ۱۰۹

۱۱۰- نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۱۱، کتاب تصوف، ص: ۲۷۹

۱۱۱- نفس مصدر، ج: ۲، جز: ۱۰، علم السلوك، ص: ۲۰۹-۲۰۸

۱۱۲- نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۱۱، ص: ۲۰۰-۲۰۲

۱۱۳- دیکھیے: نفس مصدر، ج: ۱، جز: ۱۳۵، ص: ۱۳۶، ملخصا

۱۱۴- نفس مصدر، ص: ۱۸۲

۱۱۵- نفس مصدر، ص: ۱۸۷

۱۱۶- نفس مصدر، ص: ۱۸۸

## چند مسائل تصوف- احادیث کی روشنی میں

تصوف کے جملہ مسائل کتاب و سنت اور اجتہاد سے ماخوذ ہیں، اس لیے ان پر حرف گیری غیر پسندیدہ عمل ہے۔ بعض مسائل ایسے ہیں جن کے ماختک پہنچنا تھوڑا مشکل امر ہے، اس لیے غیر صحیح مند فکر رکھنے والے اشخاص ہلکے لفظوں میں تردید کر دلتے ہیں، حالاں کہ فنِ تصوف کی کتابوں میں ان کی واضح اور صحیح تشریح مل جاتی ہے، جو شک و اریت کے الزام کو دور کرنے کے لیے کافی ہے، انہیں میں سے چند مسائل کو ہم احادیث کریمہ کی روشنی میں مطالعہ کرنا چاہیں گے۔

علم باطن

صوفیہ کرام علم باطن کے مدی ہیں، ان کا کہنا ہے کہ علم کی دو قسمیں ہیں۔ علم ظاہر اور علم باطن، جب کہ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ علم باطن کوئی چیز نہیں، بلکہ یہ صوفیہ کی اپنی اختراع و ایجاد ہے جو کتاب و سنت سے میں نہیں کھاتی۔

حالاں کے مذکورین کے یہاں انکار پر کوئی دلیل نہیں اور صوفیہ کا یہ مسئلہ احادیث کریمہ سے ثابت ہے۔ عن عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ ﷺ انزل القرآن علی سبعة احروف لکل آیة منها ظهر و بطن (۱)

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: قرآن کریم سات طریقوں پر نازل ہوا، ہر آیت کا ایک معنی ظاہر اور دوسرا باطن و پوشیدہ۔

عن الحسن البصري رضي الله عنه مرسلاً قال :قال رسول الله ﷺ لکل آیة ظهر و بطن ولکل حرف حده ولکل حدمطلع-(۲)

حضرت حسن بصری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ہر آیت کا ایک ظاہر اور دوسرا باطن ہے اور ہر حرف کے لیے ایک نہایت ہے اور ہر نہایت کو حاصل کرنے کا ایک ذریعہ ہوتا ہے۔

۱۳۳- دیکھیے نفس مصدر، رسالتہ الفرقان بین اولیاء الرحمن و اولیاء الشیطان، ج:ے، جزء: ۱۱، ص: ۷۵، ج: ۲، جزء: ۱۰۰، ص: ۳۰۱، ۳۰۳، ۳۰۴،

۱۳۴- نفس مصدر، ج:ے، جزء: ۱۱، کتاب التصوف ص: ۲۹۵-۲۹۶،

۱۳۵- نفس مصدر، ص: ۱۳۸،

۱۳۶- نفس مصدر ص: ۱۳۱

۱۳۷- اس مقالے کے تیاری میں لاہوری دارالعلوم، ذا کرگر، نئی دہلی سے بھر پور استفادہ کیا گیا اور لاہوریین مولانا ارشاد عالم نعمانی نے بڑی کشادہ قلبی کا مظاہرہ ہے کرتے ہوئے اپنا بھر پور تعاون پیش کیا ہم اس کے لیے بڑے شکرگزار ہیں۔

معنی نہیں کہ انہوں نے ظواہر نصوص کو تبدیل کر دیا ہے۔ دراصل بات یہ ہے کہ ظاہری معانی تو لفظ کی مدد سے سہولت کے ساتھ سمجھ میں آسکتے ہیں البتہ آیات و احادیث کے کچھ باطنی معانی بھی ہوتے ہیں اور وہ اس شخص پر مکشف ہوتے ہیں جسے شرح صدر عطا کیا گیا ہو۔“  
”وہ (صوفیہ) ظاہری معانی کو فائم رکھتے ہوئے القاء ربانی سے باطنی معنی و مفہوم کو سمجھتے ہیں،“<sup>(۱)</sup> ہاں! اس چیز کی وضاحت ضروری ہے کہ صوفیہ اگر قرآن و حدیث کا کوئی ایسا معنی بیان کریں جو عجیب و غریب معلوم ہو تو اسے جھٹ سے رد کرنے کے بجائے غور کیا جائے اور علماء اسلام نے اس سلسلے میں جو اصول وضع کیے ہیں اس کی روشنی میں اس کا جائزہ لیا جائے اگر وہ اصول کے موافق ہے تو ٹھیک ہے ورنہ قبل رد کیوں کہ بہت سارے جاہلان بے خرد نے علم باطن کے نام پر ڈھیر ساری وابہی تباہی خرافات اور روح اسلام کے منافی با تین یا تو اپنی کتابوں میں لکھی ہیں یا کا رصوفیہ مثلاً شیخ ابن عربی کی تصنیفات میں الحق کر دی ہیں۔  
باطنی مفہوم کی صحت کے لیے دو بنیادی شرطیں ہیں:

(۱) پہلی شرط یہ ہے کہ باطنی معنی عربی زبان کے اصول و قواعد سے متصادم نہ ہو۔  
(۲) دوسری شرط یہ ہے کہ کوئی نص ایسی موجود ہو جس سے باطنی معنی کی تائید ہوتی ہو اور اس کا کوئی معارض نہ ہو۔<sup>(۷)</sup>

مختصر یہ کہ علم باطن کا وجود مسلم ہے اور صوفیہ کرام کو رب تبارک و تعالیٰ کی جانب سے اس کا القاء والہام ہوتا ہے۔

### چلہ کشی

صوفیہ کرام کے یہاں چلہ کشی کی بڑی اہمیت ہے اور جن حدیثوں سے صوفیہ نے چلہ کشی کے جواز و استحباب پر استدلال کیا ہے غیر مقلدین انہیں موضوع و باطل کہتے ہیں اس لیے یہاں اس کی تفصیل حوالہ قلم ہے:

عن ابی ایوب رضی اللہ عنہ قال رسول اللہ ﷺ من اخلص لله اربعین  
یو ما ظهرت ینابیع الحکمة من قبلہ علی لسانہ<sup>(۸)</sup>

محدث ابن جوزی نے اس حدیث کو اپنی موضوعات میں درج کر کے سندوں پر بحث کی ہے اور موضوع کہا ہے لہذا غیر مقلدین آنکھیں بندر کے موضوع کہنے لگے اور یہ نہیں دیکھا کہ بعد کے محدثین نے ابن جوزی کی تردید کر کے حدیث کا غیر موضوع ہونا ثابت کر دیا ہے۔  
بہر حال حدیث مذکور کی بعض حذف و اضافہ کے ساتھ حسب ذیل محدثین نے اپنی اپنی تصنیفات میں تخریج کی ہے: امام ابو نعیم<sup>(۹)</sup>، امام ابن عدی<sup>(۱۰)</sup>، امام محمد بن سلامۃ

عن ابی هریرہ رضی اللہ عنہ قال حفظت عن رسول اللہ علیہ وسلم  
و عائین فاما احدهما فبیته و اما الاخر فلو فبیته قطعه هذا البلعوم<sup>(۳)</sup>  
حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے دو طرح کے علم سیکھے، ایک تو وہ جس کو میں نے پھیلایا اور دوسرا کو اگر میں عام طور پر شائع کر دوں تو میرا یہ حلق کاٹ دیا جائے گا۔

معلوم ہوا کہ قرآن مقدس میں علم ظاہر کی دولت کے ساتھ علم باطن کا خزانہ بھی موجود ہے۔ لیکن یہاں پر بھی سمجھنا ضروری ہے کہ ظاہر و باطن سے کیا مراد ہے اور علم باطن کا حصول کیوں کر ہوتا ہے؟

پروفیسر غلام احمد حریری اس کی وضاحت میں رقم طراز ہیں:  
علماء کرام نے اس ضمن میں اختلاف کیا ہے کہ ظاہر و باطن سے کیا مراد ہے۔ اس سلسلے میں علماء کے اقوال حسب ذیل ہیں:

(۱) ظاہر سے لفظی معنی مراد ہیں اور باطن سے تاویلی مفہوم<sup>(۲)</sup> ابو عبیدہ کہتے ہیں قرآن کریم میں امام سابقہ اور ان کی ہلاکت کے جو واقعات بیان کیے گے ہیں ان کا ظاہری مفہوم ان کی تباہی و بر بادی کی خبر دیتا ہے اور باطنی معنی دوسروں کو انہیں حرکات سے باز رکھتا ہے، تاکہ ان کا انجام بھی وسیلہ ہو۔

(۲) ابن نقیب کا قول ہے کہ قرآن کا ظاہری معنی وہ ہیں جو عام طور سے اہل علم کو معلوم ہیں۔ قرآن کے باطنی مفہوم سے وہ اسرار مراد ہیں جو صرف اہل حقائق ہی کو معلوم ہوتے ہیں<sup>(۴)</sup> دوسری جگہ لکھتے ہیں:  
صوفی ریاضت کرتے کرتے ایسے مقام پر پہنچ جاتا ہے جہاں اس پر عبادت کے پرده میں کچھ اشارات قدسیہ مکشف ہونے لگتے ہیں اور اسی طرح آیات میں جو معارف و حقائق ہوتے ہیں وہ ابر غیب سے اس پر برس پڑتے ہیں<sup>(۵)</sup>

صوفیہ کرام اپنی کتابوں میں آیات قرآنی کی تفسیر اور احادیث نبویہ کی تشریح و توضیح میں ایسی باتیں بیان کر جاتے ہیں جو غیر صوفی کے لیے ہیرانی کا سبب بن جاتی ہیں اور ظاہرین شخص کلام صوفیہ کی تردید کر بیٹھتا ہے اور انہیں ظواہر نصوص کو تبدیل کرنے والا تصور کرتا ہے۔ علامہ ابن عطاء اللہ سکندری نے اپنی کتاب لطائف الہمن میں اس مسئلہ پر اچھی گفتگو کی ہے۔ امام سیوطی ان سے نقل ہیں۔

”صوفیہ کے گروہ نے قرآن و حدیث کے جو عجیب و غریب معانی بیان کئے ہیں اس کے یہ

پشمین لباس اختیار کر کیوں کہ اس سے اپنے دلوں میں ایمان کی شیرینی پاؤ گے۔  
حضرت موسیٰ علیہ السلام جس وقت بارگاہ رب قدری میں شرف ہم کلامی سے مشرف ہوئے  
اس وقت اسی صوفیانہ لباس میں ملبوس تھے۔

عن عبد الله بن مسعود رضی اللہ عنہ عن النبی ﷺ قال کان علی موسیٰ  
یوم کلمہ ربه کسائے صوف وجہہ صوف و کمہ صوف و سراویل صوف و کانت  
نعلاہ من جلد حمار میت (۲۱)

اس حدیث کی تخریج کے بعد امام ترمذی نے فرمایا: هذادحیث غریب لانعرفہ الامن  
حدیث حمید الاعرج و حمید ہوا بن علی الاعرج منکر الحدیث (۲۲)  
امام ترمذی کی صراحت کے مطابق یہ حدیث ضعیف ہے لیکن ایک دوسری روایت جو حضرت  
ابو امامہ باہلی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، اس کے لیے ثابت ہے۔

امام سیوطی فرماتے ہیں: قوله شاهد من حدیث أبی امامۃ (۲۳)  
حضرت امام حاکم نے بھی بطور شہادت ابو امامہ باہلی کی روایت پیش کی ہے جو یہ ہے:  
عن ابی امامۃ الباهلی رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ ﷺ علیکم  
بلباس الصوف تجدون حلاوة الایمان فی قلوبکم (۲۴)  
معلوم ہوا کہ صوفیہ کا لباس حدیث رسول کے عین مطابق ہے۔

### خرقه پوشی

صوفیہ کے یہاں خرقہ پوشی کا رواج صدیوں سے جاری ہے، شیخ و مرشد اپنے مرید و غلیفہ کو  
اپنے بدن سے لگا ہوا کپڑا اپنے مشائخ کا زیب تن کیا ہوا پوشک عطا کرتا ہے، اس عطیہ سے جو  
شخص سرفراز ہوتا ہے وہ اسے باعث برکت تصور کرتا ہے اور حدیث شریف سے ثابت ہے کہ سر کار  
دوعالم ﷺ نے اپنا نورانی لباس صحابہ کو عطا کیا اور صحابہ نے اسے باعث برکات و حسنات سمجھا اس  
لیے ان کا یہ طریقہ میں اتباع رسول ہے۔

ہاں اس سلسلے میں ایک روایت ہے جسے بعض محدثین نے موضوع باطل کہا ہے جس کی  
تفصیلی یہ ہے۔ امام تخاوی فرماتے ہیں: حدیث لبس الخرقہ الصوفیہ و کون الحسن  
البصیری لبسہا من علی قال ابن دحیۃ و ابن الصلاح باطل و کذا قال  
شیخنا۔ (۲۵)

صوفیہ کرام کی خرقہ پوشی کی حدیث اور یہ کہ حضرت حسن بصری نے حضرت علی رضی اللہ عنہ  
سے خرقہ پہنا۔ امام ابن دحیۃ اور ابن صلاح نے کہا کہ یہ باطل ہے اور ایسا ہی ہمارے استاذ ابن حجر

القطنی، (۱۱)، امام ابن ابی شیبہ، (۱۲)، امام دیلیمی، (۱۳)، امام عراقی، (۱۴)  
محدث ابن جوزی نے اس حدیث کی سند پر بحث کرتے ہوئے متعدد راویوں پر تقدیم کی  
ہے، بعض کو مجهول کسی کو مجروح کی کو کثیر الخطا لکھا لیکن امام سیوطی نے ایک جملہ میں سب کا جواب  
دے دیا فرماتے ہیں:

ما فیہم متهم بکذب (۱۵)  
اس میں کوئی راوی متهم بلذب تو نہیں  
یعنی یہ حدیث باعتبار سند موضوع نہیں۔ علاوہ ازیں اس حدیث کے لیے متعدد شواہد ہیں  
جن سے یہ حدیث درجہ حسن کو پہنچتی ہے۔

امام سیوطی نے اس حدیث پر گفتگو کرتے ہوئے حسب ذیل حدیثوں کو پیش کیا ہے:  
عن ابی معاویۃ عن حجاج عن مکحول قال: قال رسول اللہ ﷺ مامن عبد  
يخلص العبادة لله اربعین يوماً الا ظهرت ينابيع الحکمة من قلبه على  
لسانه۔ (۱۶)

حدثنا ابو خالد الاحمر عن حجاج عن مکحول قال بلغنى ان رسول اللہ  
ﷺ قال ما اخلص عبد اربعین صباحا الا ظهرت ينابيع الحکمة من قلبه على  
لسانه۔ (۱۷)

عن صفوان بن سلیم رضی اللہ عنہ مرسلا من زهد فی الدنیا ادخل الله  
الحکمة فی قلبه (۱۸)

عن سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ عن ابی ذر رضی اللہ عنہ قال قال  
رسول اللہ ﷺ مازهد عبد فی الدنیا الا اثبت اللہ الحکمة فی قلبه و انطہ بھا  
لسانه۔ (۱۹)

حاصل کلام یہ کہ بعض حدیث مرسلا ہیں، بعض کی سند میں ضعف ہے لیکن زیر بحث حدیث  
اپنے شواہد کے سبب حسن بغیر ہوگی ان شاء اللہ۔  
لباس صوف

پیر کامل مندوم سید علی ہجویری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:  
لشم اور اون و صوف کا مخصوص وضع قطع کا لباس جسے گذری کہتے ہیں صوفیہ کرام کا شعار ہے  
اور یہ لباس سنت کے موافق ہے کیوں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:  
علیکم بلبس الصوف تجدون حلاوة الایمان فی قلوبکم (۲۰)

شیخ الشافعی محدث بن حسن بن صیرفی نے فرمایا یہ حدیث نص صریح ہے کہ حسن کو مولیٰ علی سے سماع حاصل ہے اس کے رجال سب ثقات ہیں جویریہ کو ابن حبان اور عقبہ کو امام احمد و یحییٰ بن معین نے ثقہ کہا۔

اول۔ یہ تو بطور محدثین ثبوت صریح و صحیح ہے اور حضرات صوفیہ کرام کی نقل متواتر تو موجب علم قطعی و یقینی ہے جس کے بعد حصول سماع و بیس خرقہ میں اصلاً محل ختن نہیں واللہ الحمد۔ (۲۸) فرض کر لیں کہ یہ روایت باطل ہے جب بھی خرقہ پوشی کی ممانعت ثابت نہیں ہو سکتی چنانچہ علامہ سیدی احمد طحاوی مصری فرماتے ہیں:

ای ہیث کان مخالف لفواعد الشريعة واما لو کان داخلا في اصل عام فلا مانع منه لالجعله حديثا بیل لدخوله تحت الاصل العام۔ (۲۹)

یعنی جس فعل کے بارے میں حدیث وارد ہوا کہ کرنا اس حالت میں ممنوع ہے کہ خود وہ فعل قواعد شرع کے مخالف ہے اور اگر ایسا نہیں بلکہ کسی اصل کلی کے تحت داخل ہے تو اگرچہ حدیث موضوع ہو فعل سے ممانعت نہیں ہو سکتی، نہ اس لیے کہ موضوع کو حدیث ٹھہرا میں بلکہ اس لیے کہ وہ قاعدة کلیہ کے تحت داخل ہے۔

یہی وجہ ہے کہ جن لوگوں نے روایت خرقہ حسن بصری کو موضوع و باطل کہا وہ خود بھی بصراحت امام سخاوی خرقہ پوشی کا رسم ادا کرنے والے تھے مثلاً امام دمیاطی، حافظ ذہبی، ابو حبان، علائی، مغلطائی، عراقی اہن ملک وغیرہ سارے بزرگوں کا تذکرہ کرنے کے بعد امام سخاوی خود اپنے بارے میں فرماتے ہیں:

هذا مع الباسى ایا ها لجماعه من اعیان المتصوفة امثالاً لازمهم لى بذالك حتى تجاه الكعبه المشرفة تبر کا بذکر الصالحين واقتفاء لمن اثبته من الحفاظ المعتمدين۔ (۳۰)

بآئکہ میں نے خود ایک جماعت عمدہ متصوفین کو خرقہ پہنایا کہ مشائخ کرام نے مجھ پر لازم فرمایا تھا، یہاں تک کہ خاص کعبہ معظمه کے سامنے پہنایا، ذکر اولیاے کرام سے برکت لینے اور حفاظ معتمدين کی پیروی کو جو سے ثابت کر گئے۔

### حوالہ جات

- (۱) مسند امام احمد، جلد: ۵، ص: ۱۱۲۔ مجمع الزوائد، جلد: ۷، ص: ۱۵۰۔ صحیح ابن حبان، حدیث نمبر: ۹۷۷، مجمم کبیر طبرانی، جلد: ۳، ص: ۵۷۱۔
- (۲) کنز العمال، ص: ۵۵۰، حدیث نمبر: ۲۲۶۱۔

نے فرمایا:

یعنی حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت حسن بصری کو خرقہ نہیں پہنایا۔ جن روایتوں میں خرقہ پہنانے کی بات ہے وہ سب روایتوں باطل ہیں، اس کی وجہ کیا ہے؟ اور بطلان روایت کی بنیاد کس چیز پر قائم ہے؟ تو حضرت امام سخاوی نقل کرتے ہیں:

ان ائمۃ الحدیث لم یشتووا للحسن من علی رضی اللہ عنہ سماعاً فضلاً عن ان یلبسه الخرقة (۲۶)

ائمہ حدیث تو حضرت حسن کا مولیٰ علی سے حدیث سننا بھی ثابت نہیں کرتے۔ خرقہ پہنانا توبہ بڑی بات ہے۔

ظاہر ہے جن محدثین نے سماع کا انکار کیا وہ بھلا خرقہ پوشی کو کیسے تسلیم کرتے لیکن وہ لوگ جنہوں نے سماع کو مسلم مانا ہے، بہر حال ان کے نزدیک خرقہ پہنی کی روایت باطل نہیں ہو سکتی۔

بیہاں امام احمد رضا قادری محدث بریلوی کا انکشاف ملاحظہ کریں:

یہاں اکار محدثین کا اپنے مبلغ علم پر ہے اور وہ اس میں مذکور مگر حق اثبات سماع ہے۔ محدثین نے اسے بسندی صحیح ثابت کیا۔ امام خاتم الاحقاظ جلال الدین سیوطی نے خاص اس باب میں رسالہ اتحاف الخرقہ تالیف فرمایا، اس میں فرماتے ہیں:

اثبته جماعة وهو الراجح عندي لوجه وقد رجحه ايضا الحافظ ضياء الدين المقدسي في المختارۃ وتبعه الحافظ ابن حجر في اطراف المختارۃ (۲۷)

حضرت حسن بصری کا حضرت مولیٰ علی سے سماع ایک جماعت محدثین نے ثابت فرمایا اور یہی متعدد دلیلوں سے میرے نزدیک راجح ہے، اسی کو حافظ ضياء الدين مقدسي نے ”صحیح مختارہ“ میں ترجیح دی ہے اور ابن حجر نے ”اطراف مختارہ“ میں ان کی پیروی کی ہے۔

پھر دلائل ترجیح لکھ کر فرماتے ہیں:

امام ابن حجر نے فرمایا: مسند ابی یعلی میں ایک حدیث ہے کہ:

حدثنا جویریہ بن اشرس قال اخبرنا عقبہ بن ابی الصہبہ الباهلی قال سمعت الحسن يقول سمعت ان علیا رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ ﷺ مثل امتی مثل المطر۔

جویریہ بن اشرس نے ہمیں حدیث بیان کی کہ عقبہ بن ابی الصہبہ الباهلی نے ہمیں خبر دی کہ میں نے حسن بصری سے سنا وہ کہتے تھے کہ میں نے حضرت علی سے سنا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میری امت کی مثل بارش کی طرح ہے۔

## اہل تصوف اور انسانیت

انسان کے مذہبی افکار کی تشكیل اس کی بروڈ باش کے بعد سے جاری ہے، ان مذہبی عقائد یا نظریات میں مسلسل ارتقاء اور اصلاح ہوتی رہی کسی زمانے میں بھی ایسا نہیں ہوا کہ انسانی معاشرہ پر علمی ترقیوں یا سیاسی رجحانات پر مذہبی افکار و اقدار کا اثر نہ پڑا ہو یا پھر قوموں کے میں جوں، تہذیبوں کے اختلاط سے ایک عقیدہ یا مذہب نے دوسرے مذہب کے اثرات قبول نہ کئے ہوں، دراصل مذہب انسانی زندگی کا اٹا شاہ، اس کا کل ہے نہ کہ وہ زندگی کا مخصوص ایک شعبہ، چنانچہ ساری کائنات انسانی معاشرتی طور پر ایک وحدت ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد حق تعالیٰ ہے و مساکن الناس الامة و احده فاختلقو (سورہ یونس) بنی نویں انساں اولاد ایک ہی قوم ایک ہی جماعت تھے جو بعد میں تقسیم ہو گئے۔ اس کو الگ الگ خانوں میں تقسیم تو کیا جاسکتا ہے لیکن یہ تقسیم قطعی اور آخری نہیں ہو سکتی بلکہ ہر شعبہ حیات کا ایک دوسرے سے کھڑا ربط و تعلق ہو گا اس طرح سیاست معاشرت، فلسفہ اور مذہب سبھی ایک دوسرے سے علیحدہ ہو کر بھی ایک دوسرے پر اثر انداز ہوتے رہتے ہیں اور ان تمام میں سب سے زیادہ موثر اور قوی حقیقت کا وہ نظریہ ہے جو فطرت کے مقابل انسان کو لاکھڑا کر دے جبکہ مختلف نظریات کے درمیان مذہب وہ قوت ہے جو ایک مکمل عبادت یا زندگی کا تصویر پیش کرتا ہے اس لیے یہ ہر گز ممکن نہیں کہ انسانی زندگی کو مذہب سے جدا کر کے دیکھا جاسکے یوں انسانی زندگی میں مذہب کسی فرقہ و اختلاف جزئیات و تفاصیل سے اصولی طور پر جڑا ہو گا اور اس کے مسائل (طریق عبادات) ایک محور ایک مرکز اور ایک نقطہ پر کیجا ہو جاتے ہیں، انسانی فکر و عمل کی اس ڈگر پر مختلف مذاہب اپنے اپنے اصولوں اور عقائد کے لحاظ سے انسان کی بھلائی اس کی فلاح و صلاح نیز احترام آدمیت کا سبقت دیتے رہے ہیں، ان میں زمانے کے سردو گرم، نشیب و فراز، افراط و تفریط، علیمت و جہالت کے ناطے حقیقت اور فسانے کی سی کیفیت پیدا ہوئی، حق و باطل کے معروکے ہوئے، عروج و زوال کی داستانیں بنتی اور بگڑتی رہیں

- (۳) بخاری کتاب الحکم، جلد اول، ص: ۲۳
- (۴) تاریخ تفسیر و مفسرین، ص: ۵۳۶
- (۵) تاریخ تفسیر و مفسرین، ص: ۵۳۷
- (۶) الاتقان، جلد: ۲، ص: ۱۸۵
- (۷) المواقفات شاطبی، جلد: ۳، ص: ۳۹۳
- (۸) الموضعات، جلد: ۳، ص: ۱۳۲
- (۹) حلیۃ الاولیاء، جلد: ۵، ص: ۱۸۹
- (۱۰) الکامل لابن عدری، جلد: ۵، ص: ۱۹۲۵
- (۱۱) مندرجات الشھاب، جلد: اول، ص: ۲۸۵
- (۱۲) مصنف ابن ابی شیبہ، جلد: ۷، ص: ۸۰
- (۱۳) مندرجات الفردوس، جلد: ۲، ص: ۲۹
- (۱۴) تحریک الاحیاء، جلد: ۲، ص: ۲۲۱
- (۱۵) الابدیعات، ص: ۱۸۵
- (۱۶) حلیۃ الاولیاء جلد: ۱۰، ص: ۷۰
- (۱۷) مصنف ابن ابی شیبہ جلد: ۷، ص: ۸۰
- (۱۸) اللال المصنوعۃ، جلد: ۲، ص: ۳۲۸
- (۱۹) مندرجات الفردوس، جلد: ۳، ص: ۲۹
- (۲۰) کشف الحجۃ، اردو، ص: ۷
- (۲۱) جامع ترمذی جلد: اول، ص: ۲۰
- (۲۲) جامع ترمذی، جلد: اول، ص: ۲۰
- (۲۳) الابدیعات، ص: ۳۲
- (۲۴) المستدرک حاکم جلد: اول، ص: ۲۸
- (۲۵) مقاصد حسنة، ص: ۳۳۱
- (۲۶) مقاصد حسنة، ص: ۳۳۱
- (۲۷) مقاصد حسنة، ص: ۳۳۱
- (۲۸) فتاویٰ رضویہ جدید جلد: ۵، ص: ۵۶۲، ۵۶۳
- (۲۹) طحاوی علی در المختار، جلد: اول، ص: ۵
- (۳۰) مقاصد حسنة، ص: ۳۳۱

ثابت ہوا، قرآن مجید کی متعدد آیات اس جانب واضح اشارہ کرتی ہیں چنانچہ رسول مقبول کی حیات طیبہ کا ایک لمحہ اسی نورانی ہدایت سے مزین ہے۔ صحابہ کرام آپ کے تربیت یافتہ وہ نفوس قدسیہ تھے جنہوں نے دینِ صحیح کے اسرار و رموز اس کے برکات سے خود شنید ہوئے، اور وہ کو واقف کروا یا، اس سلسلے میں اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہمیشہ ان کے ساتھ رہا کہ والذین جاہدوا فینا لنه دینہم سبیلنا و ان اللہ لمع المحسنین (سورہ العنكبوت) اور جن لوگوں نے ہماری راہ میں بجا ہے اور کو شنیں کیں ہم ان کو ضرور بالضرور اپنے صحیح راستوں پر لگا دیں گے بیشک اللہ تعالیٰ ہمت و صداقت کے ساتھ کام کرنے والوں کے ساتھ ہے، اولیاء اللہ صوفیہ کرام انہی حضرات قدس کے جانشین ہوئے، صوف کی ذیل میں یہ بات صاف طور پر کہی جا سکتی ہے کہ صوفی کا مسئلک اس کا منشأ اولین خدا کی وحدانیت کا ادراک اور اس کے ساتھ ہی اس کے مخلوق کی خدمت خصوصیت سے خالق مخلوق کے درمیان رشتہ محبت و مرقط کے استوار کرنے کے لئے صبر و توکل، وقایت و مسکینی، سنجیدگی و خاموشی، ذکر و فکر، نیکی و اخلاق، عبادت و ریاضت، فکر و انہاک کی جانب توجہ دے اور اس کے ذریعے ایک ایسا معاشرہ تشکیل دے جو خدمت خلق پر کاربند رہے جسے نفرت، عداوت، بغض، کینہ، حسد، تملق، ظاہرداری، عجب، ظلم و زیادتی اور ایسی ہی دوسری و قابل مذمت با توں سے دور کا بھی واسطہ نہ ہو اور ہر وقت یادِ حق، نفس و قلب کا گمراہ بنار ہے۔ اہل صوف یا صوفی کی حقیقت کے متعلق جمیع حیثیت سے جو بات کہی جاتی ہے وہ صرف اتنی ہے کہ صوفی رضاۓ الہی کا آرزو مند معاشرہ میں تہذیب نفس و آفاق کا خواہش مند اور اس کا رسیا ہوگا، یہ خلوص دیانت داری، انسانی مساوات و ہمدردی، رواداری و خوف خدا، عزم و استقلال، ایمان و ایقان سے عبارت ہے یہی وہ اساسی نظر ہے جس کے تحت اولیاء اللہ صوفیہ کرام ہر دور، ہر زمانے میں عام انسانوں کی اصلاح و تربیت کے خواہاں ہوئے تاکہ انسانیت کا بول بالا ہو، حیوانیت و بیہمیت کا خاتمه ہو۔ دنیا میں امن و چین کا دور دورہ ہو۔ انسانیت کا استحکام نیز روحانیت کے ذریعے حق تعالیٰ کی بندگی پرستش، عبادت کا حق ادا ہو، قرآن مجید میں متعدد مقامات پر اسی طرح کی تاکید آتی ہے ایک مقام پر ارشادِ حق ہوتا ہے قل هل یستوی الذین یعلمون والذین لا یعلمون (سورہ البقرہ) کیا (غضب ہے کہ) تم لوگوں کو تو نیکی کا حکم کرتے ہو اور اپنی خربجی نہیں لیتے حالانکہ تم کتاب کی تلاوت کرتے ہو (جس کا تقاضا یہ تھا کہ تم علم پر عمل کرتے) تو پھر کیا تم اتنا بھی نہیں سمجھتے۔

قدیم مذاہب میں ہندو مت، بدھ مت، ایرانی نظریات، مذہب میں زرتشت، موسیٰ عقیدہ، یہودیت، عسائیت کے بعد اسلام کا اظہار انسان کے مذہبی ارتقاء کا ایک عظیم سلسلہ ہے، شاید تہذیب انسانی میں اسلام ہی وہ مذہب ہے جو عروج و اونج کی فیصلہ کن منزل کہلائے۔ قدرت نے بھی ان الدین عن الدین اللہ الاسلام کے اعلان سے اس کی توثیق کرتی ہے یوں اسلام انسانی کائنات کا سب سے ترقی یافتہ، صداقت و حقانیت سے بھر پور مذہب ہے ارشادِ حق تعالیٰ ہے ہو والذی ارسل رسولہ بالہدی و دین الحق لیظہرہ، علی الدین کلہ و لوکرہ المشرکون (سورہ القص) وہ اللہ ہی ہے جس نے اینے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا ہے تاکہ اس دین کو تمام دنیوں پر غالبے خواہ شرکیں کو کتنا ہی ناگوار ہو۔

اسلام کا ظہور انسانیت کی فلاں و صلاح کا ضامن ثابت ہوا اس کی سب سے بڑی وجہ یہ تھی کہ اسلام نے دنیا کے رو برو جو نظام حیات پیش کیا وہ صرف عقلی فطری تھا بلکہ یونانی فاسد و فکر کے علاوہ دیگر ادیان عالم کے توہاتی اثرات کے مقابل تھا اسلام نے اولاً تو حید باری تعالیٰ کا وہ قرآنی تصور بتالیا جو میدان عمل میں وحدت انسانی کی صورت میں جلوہ گر ہوا، روحانی اقدار کے ہمراہ مادی وسائل، اصول حق شناسی، اخلاقی مراعات، معاشرہ کی بہبود، جبر و قوت کے خلاف انسانیت نوازی مقدم ہو، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرائض نبوت میں یہ کیم و یعلیمهم الكتاب والحكمة کی اہمیت کسی سے پوشیدہ نہیں اب یہ بحث بہت قدیم ہو گئی کہ صوفی یا اسلامی صوف کی شروعات کب کیسے اور کیوں ہوئی۔ قلع نظر مختلف توجیہات کے، نفس موضوع کے بارے میں عرض کروں کہ داعی اسلام حضور ختمی مرتبہ احمد مختاری محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی خصوصی توجہ دعوت و تبلیغ سے صحابہ کرام کی ایک ایسی جماعت تیار فرمائی جو شریعت، طریقت، معرفت اور حقیقت کے کمالات پر فائزہ المرام تھی جس نے سارے معاشرہ انسانی کو بدل کر کھدیا، اس پوری کوشش کا دوسرا نام اخوت سازی، حسن سلوک رواداری ہے، اسلام کے اس اعلان اخوت، مساوات اور رواداری نے دنیا بھر کے نظام ہائے فکر و فلسفہ کو ایک بھونچال ایک تلاطم سے دوچار کر دیا۔ سیاسی، سماجی، معاشری و معاشری یہ زمانی نظریات نے حیرت و استجواب سے دیکھا اسے سمجھنے اور رد کرنے کی کوشش سرا بھار نے لگی مگر دیکھتے ہی دیکھتے محض تہیں ۲۳ برسوں میں یہ نظریہ اسلامی جزیرہ عرب کے جغرافیائی حدود سے تکل کر عالمی نقشہ پر پھیل کیا اور اسی جذبہ دیئی نے دنیا کے سارے ادیان کی نسلی عصیت، رسم و رواج، فرق و تفادات، اونچ نیچے کے تمام پہلوؤں کو تہیں نہیں کر دیا، اسلام نے دراصل انسانیت کا ایک لا کم عمل مرتب کیا جو انس و محبت، خلوص و بھائی چارہ، انسانی زندگی میں توحید پرستی کا شعار، رسالت کی اتباع، عقیدہ اور اعمال کا ایک حسین امترانج

تحت انسانی سعادت مندی کا راز آشکارا کیا، اسلام کے نزدیک انسان کا جو ہر اصلی اخلاق کی پابندی، اس کا حسن استعمال ہے کیوں کہ اس کے بغیر انسان معاشرت اور تمدن کے مشاغل و امور پورا نہیں کر سکتا اور یہی صورت انسانیت کے لئے سودمند قابل قدر کہلاے گی۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے صاف واضح انداز میں فرمایا انسما بعثت لاتم مکارم الاخلاق مجھے مکارم اخلاق کی تکمیل کے لئے معبوث کیا گیا ہے، اس طرح لقدر کان لکم فی رسول اللہ اسوہ حسنة، کی روشنی میں اسلام نے انسانی حیات و کائنات کو ایک اعلیٰ تاباک منثور دیا، اس آئین کی رو سے عبادات ذاتی کے بعد معاملات باہمی میں انسان بلا تخصیص رنگ نسل، اونچ نیچ، امیر و غریب یکساں اعمال ہی میں نیکی اور بھلائی پوشیدہ ہے۔ بالفاظ دیگر انسان دوستی یا انسانیت، اسلام کی بنیادی تعلیم ہے، اسلام نے نور و ظلمت، نیکی و بدی، حق و باطل کے فرق و امتیاز کو بتالیا، انسان کو اختیار تنیزی سے، ہر وہ ورکیا کہ وہ جس راستے کو چاہے اختیار کرے، دین میں کوئی زبردستی نہیں۔ لا اکواہ فی الدین شاید اسی لئے تاریخ ہمیں بتلتی ہے کہ قدیم زمانے میں و طرح کے طریق یا نظام حیات کا رگر تھے ایک دنیاوی مال و دولت، حب جاہ و اقتدار اور دوسرے دنیا سے دوری، کنارہ کشی علاقے سے اجتناب۔ اسے آپ حکمرانی یا فقیری بھی کہہ سکتے ہیں۔ غور کریں تو معلوم ہو گا کہ پچھلے زمانوں میں دو (۲) بادشاہیں ہوتی تھیں جیسے یہ کائنات کہ جس میں مادہ بھی ہے اور روح بھی اور پھر انسانی وجود بھی اپنی (۳) سے مرکب ہے ہیں، ایک جسم دوسرے روح، یوں اگر کوئی بادشاہ حکومت و امارت اقتدار کا حامل ہے تو صوفیہ کرام روحانی و بدیہ اور عظمت کے مالک، اس کے نمائندہ، تب تو اہل تصوف کو دنیاوی معاملت سے زیادہ دلچسپی نہیں ان کے روحانی مراتب کا ہر دور میں بول بالا رہا۔

عصر حاضر میں انسانی زندگی کے تقاضے مادیت سے اس قدر قریب ہو گئے ہیں کہ ان میں روحانیت کا داخلہ پسند خاطر تو دور کی بات ہے اعراض و تکفیر کا انداز غالب ہو چکا ہے، مادیت یا مذہب بیزاری کے اس ماحول میں آج کا انسان ہر روز یہ فکر سے انسانیت کا متناہی ہے، امن و سلامتی کا خواہاں ہے، دنیا بھر میں دہشت و بربیت، خوزیری و بلاکت کے واقعات اس کا منہ بولتا ثبوت ہے ہر شخص چاہتا ہے کہ سکون و چین کی زندگی میسر آئے اور یہ اس وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ نفس انسانی میں خوئے انسانیت بیدار نہ ہو جائے، اس کے لیے انسان پر لازم ہے کہ ایمان و ایقان کے ساتھ اسلام کی پیروی، اتباع رسول انا نام کو اختیار کیا جائے۔ اہل اللہ یا اہل تصوف سے ربط و تعلق انسان کو نفس پرستی کی بجائے خدا پرستی کا شعار سکھلاے گا قرآن مجید کا اعلان ہے ادھلوا فی السلم کا فہرست کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا پسندیدہ مذہب ہے۔

اہل تصوف کا اختصاص یہ ہے کہ یہ حضرات شریعت کی پابندی کو اخلاص نیت، یقین و لائق عمل صالح، رضائے الہی، احتساب نفس، صبر و توکل، زہد و استغنا، ایثار و سخاوت، ادب و حیا، انسان و تضرع خشوع و خصوص، صدق مقال، حسن اخلاق شوق لقا، بے غرضی، راست بازی، نیک نفسی، آسائش سے اجتناب عزم و استقامت، روحانی فیوض و برکات مجاہدات روحانی کمالات قدوسی کی تکمیل کے لئے ہمہ تن مشغول و مصروف رہتے جس کا راست تعلق اسوہ رسول اکرم سے ہوتا ان تمام بالوں کا مقصد یا نصب اعین قرب و معرفت حق کے سوا کچھ اور نہیں۔

تاریخ اسلام گواہ ہے کہ رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم نے جو نمونہ حیات پیش فرمایا وہ تاریخ قیام قیامت لایق اتباع و تقلید ہے صوفیہ کرام یقیناً اس حدیث احسان کے مکلف، اس کی پہچان تھے، ان کا یہ شرف اعزاز و فخار پر ہر لحاظ سے رفعت و شان، جذب و تاثر، کشف و کرامات کا اعلان تھا، ہے اور سے گا گو یا صوفیہ کرام نے عام انسانوں کو علم صحیح عمل صالح کے ساتھ حق و باطل کی تینز دلائی، خدمت غلق سے آگاہ و باخبر کیا اس طرح اہل تصوف کی تاریخ اسلامی تعلیمات کی بھی تاریخ ہے و یہی بھی اللہ تعالیٰ نے انسان کو بھائی اعمال تین گروہوں میں تقسیم فرمایا ہے، اصحاب مشمہ، اصحاب میمنہ اور مقریبین اور ان کی خصوصیات بھی بتلادیں، مزید اولیائے کبارے عبد یعنی بندہ کے چار اعتبارات بھی مقرر کئے ہیں، نظر، امانت، خلافت اور ولایت۔ یہاں ان چاروں اعتبارات کی تفصیلات سے گریز کرتے ہوئے یہ عرض کروں گا کہ صوفی اپنی تعلیمات کا خواہ ہوتا ہے اور اپنے وابستگان کو اس کا درس دیتا ہے اور یہی روح تصوف ہے، تزکیہ نفس صفائی باطن، عبادات ظاہری اور بالطفی کے ذریعے مغفرت حق کا حصول، ابیاع رسول و محبت رسول کا عادی بنا تاتا ہے تا آنکہ بندہ مستحب الدعوات ہو جائے، واضح رہے کہ اسلام نے دنیاوی لحاظ سے مادیات سے انکار نہیں کیا، اس کے نزدیک روحانی زندگی، مادی زندگی کی ایک بہتر اور زیادہ ترقی یا فتنہ صورت ہے جس معاشرہ میں انسانی تعلقات، آسودگی، امن و سکون، قوت، باہمی رواداری، احترام آدمیت نہ ہو وہ کس طرح مذہبی امور کی پاسبانی کرے گا بھی جذبہ انسانی معاشرہ میں روحانیت کو فروغ دینے کا موجب بنے گا، اہل تصوف افراد اور معاشرہ کو اسلامی اقدار اور اصولوں کے مطابق تربیت دے کر خلیفہ اللہ فی الارض، قرب الہی کے قابل بناتے ہیں وہ خدا کی عطا کرده اس زندگی کو تکلیف دہ، آزار یا لعنت نہیں بلکہ خیر کش نعمت عظیمی قرار دیتے ہیں اس کی زیب و وزیت کے اہتمام سے بھی نہیں روکتے، ارشاد خداوندی ہے: قل من حرم زینة اللہ الٰتی اُخرج لعبادہ من الطیبیت (سورہ اعراف) کہہ دو کہ سے اللہ کی پیدا کی ہوئی زینتوں کو حرام کیا ہے جو اس نے اپنے بندوں کے لئے عمدہ چیزوں سے نکالی ہیں، چنانچہ خانقاہی نظام یا اہل تصوف نے اسلامی تعلیمات کے

عبارت مختصر اہل تصوف اور انسانیت کے باہمی ربط و ضبط کو اس طرح سمجھا جاسکتا ہے کہ یہ کل کائنات یا انسانیت ”خلق عیال اللہ“ سے جدا نہیں بقول کسے ”بنی آدم اعضاۓ یک دیگر انہے کہ در آفرینش زیک گوہ رہند“ اور ان تمام افراد، اقوام میں جذبہ اخوت و بھائی چارہ پیدا کرنا لازمی ہے۔ تکلی، اچھائی، خدمت خلق کے لئے مذہب و دین کی کوئی تخصیص نہیں ارشاد حق تعالیٰ ہے ولا یجر منکم شنان قوم علیٰ الا تعذلوا، اعدلو اہوا قرب للتقوی (سورہ مائدہ) اور کسی قوم کی دشمنی تم کو اس پر آمادہ نہ کرے کہ تم عدل و انصاف نہ کرو، عدل و انصاف ہر حال میں کرو، کہ یہ بات تقوی کے زیادہ قریب ہے اور یہ عظیم کام اہل تصوف انجام دیتے ہیں، تاریخ شاہد ہے کہ صوفیہ کرام نے ہمیشہ جبر و تشدید، حکومت و امارت کو چلتی چل کیا۔ قدر انسانیت و حریت کو استحکام بخشا، احترام آدمیت کو فروغ دیا، دنیا میں فتنہ و فساد و ظلم و زیادتی اور آج کی اصطلاح میں دہشت گردی، ہلاکت خونزپی انسانیت سوز بر بادی کی مرتکب وہی بھائیتیں، قویں ہوتی ہیں جن کے نفس اور قلب میں کینہ، کدورت، بغض و عناد ہوتا ہے اس کے بر عکس پاکیزہ و طاہر نفوس، امن و امان کے ضامن اس کے دلدادہ رہے ہیں وہ خدمت خلق کو عبادات الہیہ کے ساتھ جوڑتے ہیں انسان کو خدا کی نافرمانی سرکشی سے باز رہنے کی ہدایت دیتے ہیں وہ ہمیشہ انسانی رواداری کے جذبات پیدا کرتے ہیں، مادیت و مفادات سے گریز لہیت اور آخوت کی زندگی کو ترجیح دینے کا درس دیتے ہیں، قرآنی تعلیمات کو زندگی کے بر عکس حیوانی لذائذ سے مربوط یا اسی میں الحکمے رہنے کی مذموم کوشش کو بر اجانتے ہیں، یہی تصوف کی اساسی نکتگو ہے جس کے نتیجے میں اللہ تعالیٰ کا وعدہ مردہ جانہز اساتا ہے لا تهنووا ولا تحزنوا و انتم الا علوون ان کنتم مومنین، خوف نکھاؤ غم نہ کرو تم ہی غالب رہو گے اگر تم مومن ہو۔

الحاصل: تصوف جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ علم سفینہ سے زیادہ علم سینہ ہے، عملی درس کا خریز ہے، نور علی نور کی کیفیات سے مملو علم ایقین اور عین ایقین اور حق ایقین کی دولت عظیمی ہے اس کی وابستگی سے پہلے فرد پھر جماعت نیز خاندان و قبیلہ اور پھر قوم میں صلحیت کا پیدا کرنا آسان ہے جس سے ہمارا معاشرہ، احسن اقدار، سچے رسم و طریق کا خونگر ہو گا اور یقیناً انسانیت کا موجب بنے گا، آج اقطاع عالم میں خواہشات نفسانی، انسانیت، قوت و طاقت کی شیطانیت نے انسانیت کو ہر اسماں، پریشان کر دیا ہے، نسل انسانی امن و سکون روحانیت کی تلاش میں سرگردان ہے اور یہ محض خدا اور اس کے رسول کے احکام سے روگرانی کا شرہ ہے، حقوق اللہ حقوق العباد سے یکسر دوری، صلدر جی سے نفرت، آرام و آسائش سے محبت کا نتیجہ ہے نیز اغلاص و اخلاق، ادب و احترام، ایثار و قربانی سے بے بہرہ ہونے کا نتیجہ ہے اگر ایسے میں انسانیت کے فروغ، آدمیت کے احیاء، ایمان و

ایقان کی حیات کے لئے کوئی بے مثال، بے بدلتی، تیر بہدف نجٹ کیجیا ہے تو وہ اسلامی تصوف کی تعلیمات اور اہل تصوف سے وابستگی ہے جس کی مومانانہ شان سے شیطان اور اس کی تمام ذریت کی کارست انیوں کا سد باب کیا جاسکتا ہے، صورت دیگر حرص و ہوا، خود غرضی و نفس پرستی، قتل و غارت گری انسانیت کو تہس نہیں کر دے گی اور کائنات انسانی میں انسانیت کا تصور صرف خواب و خیال ہو کر رہ جائے گا۔

## شیخ علی ہجویری کی تصنیف 'کشف الحجوب'

### ایک جائزہ

پیش نظر کتاب کشف الحجوب اردو ایڈیشن کے مصنف پیر کامل محمد سید علی ہجویری المعروف بہ حضرت داتا گنج بخش علیہ الرحمہ ہیں جس کا ترجمہ الحاج مفتی غلام الدین یعنی اشرفی نے کیا ہے جو ۲۵ جون ۱۹۷۷ء میں ترجمہ مکمل ہونے کے بعد فرید بک ڈپوڈی سے جنوری ۱۹۹۸ء میں شائع ہوئی۔ اس کتاب کے میں سے زیادہ اردو تراجم شائع ہو چکے ہیں مگر جب فارسی زبان کا عام عوام میں چلن کم ہو گیا اور اردو عوام کی زبان بن گئی تو اس وقیع اور اہم کتاب کے ترجمے کی اشد ضرورت محسوس ہوئی۔ یہ کتاب عام عوام تک پہنچ اور عوام و خواص اس سے مستفید ہوں، اس لیے اس کا ترجمہ سادہ، سلیس، دل نشیں اور رواں زبان میں کیا گیا۔

میں اس مختصر تصریح میں اس کتاب کے بنیادی مکتوں سے گفتگو کروں گا اور بہت سارے مسائل و معاملات خود حضرت شیخ علی ہجویری کے حوالے سے معلومات ذہن و دل میں موجود ہیں، طوالت کے خوف سے ان کا ذکر نہیں کروں گا۔ ہاں! البتہ چند باتیں سرسری طور پر کرنا ضرور چاہوں گا۔ اس کتاب کے متن کا مطالعہ جب میں نے کیا تو بہت سارے ایسے حقائق اور معاملات سے پر دے اٹھے کہ میں خود اپنے آپ سے کئی سوالات کرنے لگا جس کے جواب اس کتاب میں موجود ہیں۔

اسلامی تصوف کے ابتدائی دور میں جو کچھ بھی اس موضوع پر لکھا گیا وہ عربی زبان میں لکھا گیا۔ بعد میں جو فارسی داں حضرات عربی زبان سے واقف تھے انہوں نے عربی زبان کی تقدیس کا خیال رکھتے ہوئے عربی زبان کو ہی ہمیشہ ایمیت دی اور دوسری زبانوں میں لکھنا گوارہ نہیں کیا۔ حضرت داتا گنج بخش کی مادری زبان فارسی تھی اور انہوں نے اپنی اس کتاب کو فارسی زبان میں

تصنیف کی۔ اس کتاب کے حوالے سے کئی باتیں ابھی بھی تحقیق طلب ہیں۔ شیخ علی ہجویری متوفی ۳۶۵ھ مطابق ۱۹۰۰ء نے یہ کتاب کب مکمل کی، اس کی صحیح تاریخ کا پتہ نہیں چلتا البتہ یہ معلوم ہوا ہے کہ یہ کتاب لاہور میں مکمل ہوئی۔ اس کے کئی حوالے مختلف کتابوں میں موجود ہیں اور جس نے بھی اس کتاب کا مطالعہ کیا اس نے اس کتاب کو شاہکار، بلند پایہ، گرائی قدر قرار دیا، جس کے ذریعے برصغیر ہندوپاک میں اسلامی تصوف کو فروغ حاصل ہوا۔ اس کتاب کے حوالے سے متعدد اسلامی اسکالرز نے اپنی بیش قیمت رائی میں دی ہیں اور اس کتاب کے حوالے سے یہ لکھا ہے کہ اس کتاب نے تصوف سے متعلق عوام کی غلط فہمیوں کو دور کیا اور تصوف کی ترقی کی راہیں کھول دیں۔ عظیم مستشرق پروفیسر نکلسن کا بڑا احسان ہے جن کی کوشش و کاوش سے شیخ علی ہجویری کی زندگی کے حالات اور مختلف گوشوں تک رسائی ہوئی۔ حضرت داتا گنج بخش رحمۃ اللہ علیہ کی سوانح حیات پر پروفیسر نکلسن نے کافی تحقیق و جستجو کے بعد ایک سیر حاصل تصریح کر کے دنیا یہ ادب کو اس سے متعارف کرایا جس سے اردو کے مترجمین نے زندگی اس عظیم مستشرق کی تحقیقات سے بھر پور فائدہ اٹھایا۔ اسی طرح پروفیسر ٹرکوفیسکی نے کشف الحجوب کے قدیم نسخے کی تصحیح کی ہے اور اسے روسی زبان میں اپنے طویل محققانہ مقدمے کے ساتھ لینن گراڈ سے شائع کیا جسے بعد میں ایرانی ادیب نے فارسی زبان میں منتقل کیا جس سے اردو کے مترجمین کو بڑا فائدہ ہوا۔

لقریب اچھو صفحے پر مشتمل اس کتاب میں ابتدائی کے تحت شیخ علی ہجویری نے مختلف مکتوں پر گفتگو کی ہے جس کی تفصیل آگے کے سطور میں آپ ملاحظہ فرمائیں گے۔ اس کے بعد کتاب کا باقاعدہ آغاز ہوتا ہے اور تصوف کی تعریف اور اس کی قسمیں، صوفیہ کرام کے اوصاف حمیدہ، تصوف کی بنیادی خصائصیں، صوفیہ کے معاملات، صوفیہ کے لباس یعنی گلڑی، گلڑی پہننے کے شرائط، صوفیہ کے لباس میں مسلک اعتدال، لباس میں رنگوں کی مصلحت، تربیت مرید کا طریقہ، فقر و صوفہ میں مشائخ کا اختلاف وغیرہ جیسے اہم موضوعات پر تفصیل سے گفتگو کی گئی ہے۔ ساتھ ہی ملامتی طبقہ اور ملامت کی قسموں پر بھی روشنی ڈالی۔ اس کے بعد صحابہ کرام میں اہل طریقت اور خلفائے راشدین، اصحاب صفة، طبقہ تابعین کے ائمہ طریقت کے حوالے سے تفصیل سے باتیں کی ہیں اور ان کی زندگی کے مختلف اہم گوشوں اور اوصاف کا ذکر کیا ہے۔ حیرت ہوتی ہے کہ انہوں نے حضرت ابو سعید غزنوی رحمۃ اللہ علیہ کے ایک سوال کا اس قدر تفصیل سے تمام مکتوں کی وضاحت کرتے ہوئے تحقیقی اور حقائق و شواہد کی روشنی میں ایک بہسٹ کتاب کی شکل میں جواب دیا ہے۔ حضرت ابو سعید نے ان سے یہ سوال کیا تھا۔

”مجھے تحقیقی طور پر بیان فرمائیے کی طریقت و تصوف اور ان کے مقامات کی کیفیت اور ان

لامجال اس کتاب کے لیے اس کے سوا کوئی اور نام موزوں اور صحیح ہو ہی نہیں سکتا۔ شیخ علی ہجویری نے یہ بھی لکھا ہے کہ ”میں نے یہ کتاب ان لوگوں کی ذہنی کدوڑت دور کرنے کے لیے لکھی ہے جو حجاب غینی میں پرده صفائی میں گرفتار ہیں اور ان کے دلوں میں نور حق کا خزانہ موجود ہے تاکہ اس کتاب کے پڑھنے کی برکت سے وہ حجاب اٹھ جائے اور حقیقی معنی کی طرف انھیں راہ مل جائے۔ لیکن وہ لوگ جن کی سرشنست و عادت ہی انکا حق ہوا اور باطل پر قائم رہنا ہی جن کا شعار ہو، وہ مشاہدہ حق کی راہ سے ہمیشہ محروم رہیں گے ایسے لوگوں کے لیے یہ کتاب پچھے فائدہ مند نہیں ہوگی۔“ شیخ علی ہجویری نے حضرت ابو سعید غزنوی کو اشارہ کرتے ہوئے یہ بھی لکھا ہے ”اپنے سوال کا جواب علی وجہ الکمال پاؤ گے“، یعنی کہ شیخ علی ہجویری نے کتاب میں تفصیل کے ساتھ طریقہ کے حدود و اقسام بیان کیے ہیں جو ہر شخص کے لیے فائدہ مند ثابت ہوں خواہ وہ مبتدی ہو یا متوسط۔ اسی حوالے سے استعانت و توفیق کی حقیقت سے بھی شیخ علی ہجویری نے پرده اٹھایا ہے۔ شیخ علی ہجویری لکھتے ہیں:

”اللہ تعالیٰ سے استعانت کرتا ہوں اور اس سے توفیق و استدعا کرتا ہوں کہ وہ اس نوشتہ کو مکمل کرنے میں میری مدد فرمائے تو اس سے میری مراد یہ ہے کہ بندے کے لیے اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی ناصر و مددگار نہیں۔ وہی ہر نیکی و بھلائی کا معین و مددگار ہے اور زیادہ سے زیادہ توفیق مرحمت فرماتا ہے..... توفیق اس قدرت کا نام ہے جو بوقت استعمال نیکیوں پر حاصل ہوتی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ بندہ جب اللہ تعالیٰ کا فرماء بردار ہو جاتا ہے تو حق تعالیٰ ہر حال میں اسے نیکیوں کی بیشتر توفیق و قوت عنایت فرماتا ہے، جو اس سے قبل اسے حاصل نہ تھی۔“

شیخ علی ہجویری نے اپنی اس کتاب میں علم تصوف و معرفت کے حوالے سے مختلف نکتوں کی وضاحت کی ہے۔ انھیں یہ شدید احساس ہے کہ لوگ علم طریقت سے دور ہو کر ہوا وہوں میں گرفتار ہو چکے ہیں۔ رضاۓ الہی سے کنارہ کش ہو کر علامت کے طریقے سے بھٹک چکے ہیں۔ جو لوگ طریقت و تصوف کے معنی نظر بھی آتے ہیں تو وہ درحقیقت اصل طریقت کے بخلاف عمل کرتے اور طریقت کو بدنام کرتے ہیں۔ اس لیے شیخ علی ہجویری ایسی استعداد و صلاحیت پیدا کرنے پر زور دیتے ہیں کہ اس مقام تک اہل زمانہ کی دسترس نہیں ہو۔ شیخ علی ہجویری نے اہل زمانہ کا ذکر نہایت دردمندی کے ساتھ کیا ہے۔

”اللہ تعالیٰ نے ہمیں ایسے زمانہ میں پیدا فرمایا ہے کہ لوگوں نے اپنی خواہشات کا نام شریعت، حب جاہ کا نام عزت، تکبر کا نام علم اور یا کاری کا نام تقویٰ رکھ دیا ہے اور دل میں کینہ کو چھپانے کا نام حلم، مجادلہ کا نام مناظرہ، محاربہ و پیو قوی کا نام عظمت، نفاق کا نام وفاق، آرزو و تمنا کا

کے مذاہب و اقوال اور موزوں اشارات کیا کیا ہیں؟ اور یہ کہ اہل طریقت و تصوف، اللہ تعالیٰ سے کس طرح محبت کرتے ہیں اور ان کے دلوں پر تجلیاتِ ربانی کے اظہار کی کیفیت کیا ہوتی ہے؟ اور یہ کہ اس کی ماہیت کی کہنے کے ادراک سے عقلیں حجاب میں کیوں ہیں اور نفوس انسانیہ اس کی حقیقت سے کیوں منفرد ہیں اور صوفیہ کرام کی ارواح کو اس کی معرفت سے کیسے راحت و آرام ملتا ہے؟ نیز اس ضمن میں جن باتوں کا جاننا ضروری ہے وہ بھی بیان فرمائیے۔“

بس یہی ایک نکتہ تھا جس کے حوالے سے یہ کتاب تصنیف کی گئی ہے اور تمام حقائق، شواہد و براہین کی روشنی میں یہ کتاب تحریر کی گئی ہے اور چند لچک پ با تین بھی اس میں آ گئیں۔ ادب کے ایک ادنیٰ طالب کے حوالے سے میں یہ عرض ضرور کرنا چاہوں گا کہ ایک موضوع کو جس طرح سے سامنے رکھ کر تمام نکتوں کی وضاحت کرنے کے بعد اس کا نچوڑ پیش کیا جاتا ہے تاکہ تحقیق کا مکمل طور سے حق ادا ہو سکے وہ اس کتاب میں بدرجہ اتم نہ صرف موجود ہے بلکہ حیرت میں ڈالنے کے لائق ہے کہ کسی ایک سوال یا ایک نکتے کو موضوع بنا کر اس طرح سے ابواب طے کیے گئے اور باتوں میں تمام نکتوں کو سیکھ لیا گیا اور ان کے راز کو بھی انشا کیا گیا۔ تقریباً ایک ہزار برس کے پہلے کی تصنیف کی گئی کتاب میں ایک عجیب ساسانی انداز ہے جو حیران کن اور دل خوش کن ہے۔ اس کتاب میں مختلف شہروں میں مشائخ عظام اہل طریقت کے مختلف مذاہب، کشف حجاب، بسلسلہ معرفت الہی، بسلسلہ توحید، بسلسلہ ایمان، بسلسلہ طہارت، بسلسلہ نماز، بسلسلہ زکوٰۃ، بسلسلہ روزہ، بسلسلہ حج، بسلسلہ آداب صحبت، بسلسلہ اصطلاحات مشائخ، بسلسلہ سماع کا تفصیل سے ذکر موجود ہے۔

اس کتاب کی درخواست کے بعد استخارہ، دلی واردات، باطنی القا، اذن الہی کا حاصل ہو جانا اور پھر کتاب لکھنے کے عزم صمیم کا بھی ذکر شیخ علی ہجویری نے اپنے ابتدائی میں کیا ہے۔ کتاب میں اپنا نام تحریر کرنے کی وجہ یہ تھاتی ہے کہ کتاب میں اگر مصنف کا نام کسی جگہ نظر نہیں آتا ہے تو عام لوگ اس کتاب کو اپنی طرف منسوب کر لیتے ہیں اور مصنف کا مقصد ناکام ہو جاتا ہے۔ ہجویری کے اشعار کا دیوان ایک صاحب لے گئے تو واپس نہیں کیا، اس کا دوسرا ناخ شیخ علی ہجویری کے پاس موجود نہیں تھا ان صاحب نے اس دیوان کو اپنے نام سے مشہور کر دیا۔ اسی طرح دوسری کتاب علم تصوف پر جب انھوں نے لکھی تو ایک شخص نے اس پر اپنا نام درج کر دیا۔ شیخ علی ہجویری نے کتاب کے نام کے حوالے سے لکھا ہے کہ اس سے مراد یہ ہے کہ پڑھنے والے کو یہ معلوم ہو جائے کہ کتاب میں کس قسم کے مضمایں ہیں۔ اور کشف حجاب کے بارے میں یہ بیان کیا ہے کہ پوکنکہ یہ کتاب را حق کے بیان، کلمات تحقیق کی شرح اور حجاب بشریت کے کشف میں ہے

سمندر بتایا ہے اور اس کی تمام بلاوں کو عزت قرار دیا ہے۔ لیکن یہ بھی لکھا ہے کہ سب سے افضل مقام یہ ہے کہ فقر پر صبر کو مضبوطی سے تھام جائے۔ فقر پر صبر و اعتماد رکھنا بندے کے مقامات میں سب سے افضل مقام ہے۔

”کشف الحجوب“ بلاشبہ علم تصوف و معرفت پر لکھی گئی ایک لازوال کتاب ہے۔ تاریخ نویسی کے اعتبار سے اس کی ایک علاحدہ شناخت ہے۔ اس کتاب کی امتیازی شان یہ ہے کہ مصنف نے تاریخی تسلسل کے ساتھ جہاں خلافے راشدین، ائمہ طریقت، طبقہ تابعین، تبع تابعین کا یکے بعد دیگرے تفصیل سے ذکر کیا ہے، اس اعتبار سے یہ کتاب بے حد اہمیت اور معنویت کی حامل ہے۔ خصیات کا خاکہ قلم بند کرنا ان کے بنیادی اوصاف اور واقعات کو اختصار و جامعیت سے بیان کرنا کوئی معمولی کام نہیں اور شیخ علی ہجویری نے تو اس کارنا مے کوئی معمولی طور پر انجام دیا ہے۔ تصوف کے طریقہ کی تحقیق، اہل تصوف کے مقامات کی کیفیت، معاصر صوفیوں کے رموز و اشارات وغیرہ سمجھی نکتوں پر جس انداز سے شیخ علی ہجویری نے روشنی ڈالی ہے، وہ حد درج قابل ستائش ہے۔ گزشتہ تقریباً ساڑھے نو سو برسوں میں اس کتاب سے استفادہ کرنے والوں کی تعداد بھی لاکھوں میں رہی ہے۔ اہل طریقت کو یقیناً اس کتاب سے بڑا فائدہ پہنچا ہے۔ دنیا کی مختلف زبانوں میں اس کتاب کے ترجمے ہوئے۔ اس کے بیسیوں اردو ترجمے بھی ہوئے ہیں جس سے سکھوں نے فیض اٹھایا۔ شیخ علی ہجویری کے علم کا سمندر ٹھاٹھیں مارتا ہوا ہمارے سامنے اس کتاب کی شکل میں موجود ہے۔

۰۰۰

نام زبد، ہدیاں طبع کا نام معرفت، نفسانیت کا نام محبت، الحاد کا نام فقر، انکار و جود کا نام صفوۃ، بے دینی و زندقة کا نام فنا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کو ترک کرنے کا نام طریقت رکھ دیا ہے اور اہل دنیا کی آفتوں کو معاملہ کرنے لگے ہیں۔“

شیخ علی ہجویری نے دنیا کو مقام اسرار الہی کا محل اور کائنات عالم کو اس کا مقام بتایا ہے۔ وہ تحصیل علم کی فرضیت اور اس کی اہمیت پر بے حد زور دیتے ہیں اور یہ لکھتے ہیں کہ علم کی کوئی حد و غایت نہیں اور ہماری زندگی محدود و مختصر ہے بنا بریں ہر شخص پر تمام علوم کا حصول فرض قران نہیں دیا گیا لیکن ان میں سے اس قدر یکضبا جتنا شریعت سے متعلق ہے ضروری ہے۔ شیخ علی ہجویری صاف طور پر یہ لکھتے ہیں کہ عمل کے بغیر علم فائدہ نہیں پہنچاتا اسی طرح علم کے بغیر عمل سودمند نہیں۔ درحقیقت علم عمل دنوں ہی لازم و ملزم ہیں۔ شیخ علی ہجویری نے ملحد اور بے دینوں کی نہمت کی ہے اور غافل علماء کی سرزنش بھی کی ہے۔ لکھتے ہیں:

”غافل علماء ہیں جنہوں نے دنیا کو اپنے دل کا قبلہ بنارکھا ہے اور شریعت میں آسانی کے متنلاشی رہتے ہیں۔ بادشاہوں کی پرستش کرتے ہیں، ظالموں کا دامن پکڑتے ہیں، ان کے دروازوں کا طوف کرتے ہیں، خلق میں عزت و جاہ کو اپنی محراب گردانتے ہیں، اپنے غرور و تکبر اور خود پسندی پر فریغتہ ہوتے ہیں، دانستہ اپنی باتوں میں رقت و سوز پیدا کرتے ہیں، ائمہ و پیشواؤں کے بارے میں زبان طعن دراز کرتے ہیں، بزرگاروں دین کی تحقیق کرتے ہیں اور ان پر زیادتی کرتے ہیں۔ اگر ان کے ترازو کے پلڑے میں دنوں جہان کی نعمتیں رکھ دو تب بھی وہ اپنی مذموم حرکتوں سے باز نہ آئیں گے۔ کینہ و حسد کو انہوں نے اپنا شعار منہب قرار دے دیا ہے۔ بھلا ان باتوں کا علم سے کیا تعلق؟ علم تو ایسی صفت ہے جس سے جہل و نادانی کی باتیں ارباب علم کے دلوں سے فنا ہو جاتی ہیں۔“

شیخ علی ہجویری علم حاصل کرنے اور اس پر کمال حاصل کرنے پر زور دیتے ہیں۔ ان کا خیال یہ ہے کہ بندہ کتنا ہی کامل علم حاصل کر لے علم الہی کے مقابلے میں وہ جاہل ہی ہے۔ شیخ علی ہجویری نے راہ حق میں درویشی کو غلطیم مرتبہ قرار دیا ہے اور یہ بھی لکھا ہے کہ درویشوں کا بڑے خطرات کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ فقراء کے حوالے سے وہ لکھتے ہیں کہ بارگاہ احادیث میں فقراء کا بڑا مقام و درجہ ہے۔ خدا نے ان کو خاص منزل و مرحمت سے نواز ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جو اسباب ظاہری و باطنی سے ترک تعلق کر کے مکمل طور پر مسبب الاسباب پر قواعد کر کے رہ گئے اور اپنے آپ کو خدا کی ملازمت اور اس کی بندگی کے لیے وقف کر دیا۔ اس کتاب میں فقر و غنا کی افضلیت سے بھی بحث کی گئی ہے اور ان کے چند رموز و کنایات کو بھی پیش کیا گیا ہے۔ شیخ علی ہجویری نے فقر کو ابتلا کا

حیدر آباد کن میں کے رجب المربج ۱۲۸۸ھ بروز جمعہ ہوئی، کنیت ابوالعباس ہے۔ حضرت کا سلسلہ پدری ۲۸ واسطوں سے حضور سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ سے اور مادری سلسلہ ۳۲ واسطوں سے حضور سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہ سے جاتا ہے۔ (۲)

### تعلیم و تربیت

حضرت نے ابتدائی تعلیم اپنے والد سے حاصل کی۔ ابتداء مدرسہ محبوبیہ واقع درس گاہ مولانا محمد زمان خان شہید علیہ الرحمہ میں مولوی احمد علی صاحب سے، پھر اپنے پچھا مولوی غلام حسین صاحب صدیق سے تعلیم پائی۔ اس کے بعد دارالعلوم میں شریک ہوئے جس کا قیام آصف جاہ رائے نواب ناصر الدولہ بہادر کے دور حکومت میں ۱۲/۱ جمادی الاول ۱۲۷۲ھ میں ہوا تھا۔ دارالعلوم اس زمانے میں پنجاب یونیورسٹی سے ملحق تھا جس کی جانب سے فارسی اور عربی امتحانات مقرر ہوتے تھے اور اسناڈ یہی جاتے تھے۔ مولوی محمد سعید صاحب نے پوری درس کتابیں پڑھائیں۔ مولوی عون الدین صاحب نے ادب کی کتابیں پڑھائیں اور حبیب ابوکر بن شہاب نے عربی علم و ادب کی انتہائی کتابیں پڑھائیں۔ مولوی ناصر الدین صاحب نے منطق و فلسفہ پڑھایا، یہ مولوی عبدالحق خیر آبادی کے شاگرد خاص تھے۔ (۳)

### بیعت و خلافت

عبدالقدیر صدیقی حضرت علیہ الرحمہ کو خواجہ محبوب اللہ علیہ الرحمہ سے بیعت و خلافت حاصل ہے۔ حضرت صدیقی علیہ الرحمہ کو اپنے پیروں میں خواجہ محبوب اللہ علیہ الرحمہ اور اپنے والد ماجد عبدالقدیر صدیقی اور خرمت شاہ حسن احتیف علیہم الرحمہ والرضوان سے بھی خلافت حاصل تھی۔ (۴)

### تدریسی دور

حضرت عبدالقدیر صدیقی حضرت علیہ الرحمہ نے اپنی تدریسی خدمات کا آغاز دارالعلوم حیدر آباد سے کیا۔ آپ ابتدائی و انتہائی درجے کی کتب پڑھاتے تھے۔ جن میں تفسیر، حدیث، فقہ، نحو، صرف، ادب، فلسفہ، منطق اور تصوف وغیرہ شامل ہے۔ دارالعلوم حیدر آباد میں تدریسی خدمات کے بعد علامہ عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ مشہور و معروف جامعہ عثمانیہ میں بطور مدرس مستقل ہو گئے۔ آپ کا تقرر شعبہ دینیات میں ہوا اور صدر شعبہ کی حیثیت سے بھی خدمات انجام دیں ۱۹۳۲ء میں وظیفہ حسن پر سکدوں شہر ہوئے۔ (۵)

### تالیفات و تصنیفات

حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ اس امر سے بخوبی واقف تھے کہ دین کی تبلیغ، نشر و اشاعت صرف تدریس سے ہی ممکن نہیں بلکہ اس کی اشاعت کے لیے تمام ممکنہ طرق و منابع کا

## حضرت مولانا عبدالقدیر حضرت صدیقی

### کی علمی و روحانی خدمات

شہر حیدر آباد علمی، ادبی اور روحانی خدمات کی وجہ سے ہندوستان میں مشہور و معروف ہے۔ سلاطین آصف جاہی نے اپنے دو سالہ عہد سلطنت میں حیدر آباد کو دارالخلافہ بنایا۔ انہیں سلاطین نے حیدر آباد کو علمی، ثقافتی، اقتصادی اور روحانی ہر حیثیت سے آباد کر لیا۔ حیدر آباد صوفیہ کرام کا مسکن رہا، مشاہیر صوفیہ نے اپنی روحانی خدمات سے عوام و خواص کو اپنے فیض و برکات سے فیض یاب فرمایا۔

بیسویں صدی میں مشاہیر صوفیہ میں حضرت انوار اللہ فاروقی بانی جامعہ نظامیہ حیدر آباد، حضرت محدث دکن عبدالدشاد نقشبندی، حضرت سید عمر حسینی قادری، حضرت سید بادشاہ حسینی علیہم الرحمۃ والرضوان شامل ہیں۔ انہیں صوفیہ میں صوفی با صفا، بحر العلوم حضرت عبدالقدیر صدیقی حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان کا نام آتا ہے۔

حضرت عبدالقدیر صدیقی حضرت علیہ الرحمۃ کے آبا و اجداد نے احمد آباد جگرأت سے دکن کی طرف کوچ کیا تھا۔ جد اعلیٰ حضرت شاہ عبدالغفور علیہ الرحمۃ ہیں اور والد گرامی کا نام حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمۃ ہے۔

نزہۃ الخواطر میں مولانا عبدالقدیر لکھنؤی لکھتے ہیں:

الشيخ الفاضل عبدالقدیر بن عبدالقدار بن فضل الله البکری  
الحیدر آبادی أحد العلماء المبرزین فی العلوم الأدبية و الدينیہ ولد بحیدر آباد  
سنة ثمان و ثمانين و مائتين و ألف ۱۲۸۸ الهجرية . (۱)

### ولادت

حضرت شاہ عبدالقدیر صدیقی کے فرزند اکبر سیدی و سندی بحر العلوم حضرت مولانا الحاج محمد عبدالقدیر صدیقی حضرت رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔ حضرت کی ولادت با کرامت محلہ قاضی پورہ شہر

الدین: یہ تصنیف علم حدیث میں ہے حضرت نے اس کتاب میں کتاب العلم، کتاب الایمان، کتاب الاحسان، کتاب الاسلام کے تحت آیات قرآنی اور احادیث نبوی کو فتحی ابواب پر ترتیب دی ہے۔ انہوں نے یہ ثابت کیا کہ فتحی قیاس پر میں نہیں بلکہ اس کا استنباط قرآن و حدیث سے ہے۔ کتاب کے شروع میں مصطلحات حدیث اور ائمہ حدیث کے احوال کا ذکر بھی فرمایا ہے۔ (۱۰)

اس مقالہ میں حضرت عبدالقدیر حضرت صدیقی علیہ الرحمہ کی تمام تصنیف کا احاطہ کرنا بہت دشوار ہے، لہذا حضرت کی صوفیانہ تعلیمات اور تصنیف کا تذکرہ کرنا زیادہ مناسب ہے۔ حضرت نے تصوف میں جو تصنیف و تایف کی، اس کی تدریس تفصیل بیان کرنا زیادہ اہم ہے۔

### (۱) سلاسل فقرا

تصوف کا سلسلہ کتب سے ہے، اس کا مأخذ کیا ہے، تمام سلاسل کی متفق علیہ تعلیم کیا ہے، سلوک کیا ہے، اشغال کیا ہیں، اذکار کیا ہیں، اور دکیا ہیں اور ان سلاسل کا باہم مابالا میاز اور مابالاشتراك کیا ہے، طائف کیا ہیں ان کو بیان کیا گیا ہے اور ان کے مقام کا تین کیا گیا ہے۔ (۱۱)

### (۲) مکاتیب عرفان

مسائل تصوف کو علمی اصطلاحات سے زیادہ سے زیادہ پر ہیز کرتے ہوئے سلیس اور عام فہم انداز میں سمجھایا، تاکہ صلاحیت کا حامل استفادہ کر سکے، حادث کا قدیم سے رابط یعنی عبد و رب میں کیا تعلق ہے اس امر میں چھ مختلف الحیال مکاتیب اور ان کی تحقیق و تدقیق کو اس رسالہ میں حضرت نے بیان فرمایا ہے وہ مکاتیب یہ ہیں:

کتب اہل تسلیم، کتب اہل تفہیض، کتب اہل تاویل، کتب اہل وحدت، کتب اہل تحقیق، ان امور پر حضرت نے روشنی ڈالی ہے۔ (۱۲)

### (۳) اسلامی تصوف اور نکلن

پروفیسر نکلن کیبرج یونیورسٹی نے تصوف کی بعض کتابوں کا ترجمہ انگریزی میں کرنا اور ان کو شائع کرنا شروع کیا تھا۔ بعض مقامات پر علاوہ کو ان سے اختلاف ہوا، حضرت نے بھی اختلاف فرمایا اور اس میں ان کے اقوال نقل فرمائے اور ان مسائل سے متعلق حضرت نے اپنی ذاتی تحقیق پیش فرمائی۔ (۱۳)

### (۴) شجرۃ الکلون

مسائل تصوف اور وحدۃ الوجود مختلف شجرے اور دلائل پیش کیے گئے ہیں، اس کتاب کی اہمیت و افادیت دیکھتے ہوئے حضرت شیخ سالم باطاط علیہ الرحمہ نے عربی زبان میں نقل کیا۔ اس کا نام الارشاد و العون الی شجرۃ الکلون لکھا۔ (۱۴)

استعمال بہت ضروری ہے۔ اسی لیے حضرت نے تفسیر و حدیث، فقہ و اصول فقہ، عقائد و کلام اور تصوف میں گرائی قدر کتابیں لکھی ہیں۔

پروفیسر محمد سلطان حجی الدین مرحوم سابق صدر شعبۃ عربی عثمانیہ یونیورسٹی لکھتے ہیں:

صنف الشیخ الصدیقی کتبہ بالعربیہ والاردیہ و الفارسیہ فی التفسیر  
والحدیث والکلام و التصوف والثقافة الاسلامیة و نظم الشعرا بالعربی و  
الفارسی و الاردی والہندی۔ (۲)

حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ نے عربی، فارسی اردو زبان میں کتابیں تصنیف کیں۔ تفسیر و حدیث، کلام و تصوف اور ثقافت اسلامی میں اور عربی، فارسی، اردو ہندی زبانوں میں شعر لکھا۔

ان کی عربی تصنیفات یہ ہیں:

(۱) الدین (۲) شعری دیوان "زفرات الأشواق" (۳) اوراق الذهب (۴)  
العلیم الطبی فی اللسان العربی (۵) مفید اللغات (۶)

اردو زبان میں حضرت علیہ الرحمہ نے تفسیر و اصول تفسیر میں بھی کتابیں تصنیف کی ہیں:

(۱) تفسیر صدیقی (۲) اعجاز القرآن (۳) عدم نفح القرآن (۴) تفسیر لطیفی (۵) تنزیل و تاویل  
نقہ میں حضرت نے "وصیت و وراثت" اور "مشاجرات صحابہ" کے نام سے اپنی تصنیفات  
چھوڑی ہیں۔

عقائد و کلام میں حضرت نے درج ذیل کتابیں لکھی ہیں۔

(۱) معیار الكلام (۲) توحید (۳) قول فصل (۴) کلمہ طبیہ

تصوف میں حضرت نے فصوص الحکم کے ترجمہ و شرح کے علاوہ یہ تصنیفات چھوڑی ہیں۔  
الحکمة الاسلامیہ، المعارف، حقیقت بیعت، معیار الحکم، سماع، شجرۃ الکلون، مکاتیب عرفان،  
سلاسل فقرا، مرآۃ الحقائق۔

شعر میں حضرت کے کچھ اشعار کا تذکرہ نزہۃ الخواطر از قلم مولانا عبدالحی لکھنؤی صاحب میں ملتا ہے۔ اس کے علاوہ پروفیسر سلطان حجی الدین مرحوم سابق صدر شعبۃ عربی نے ان کے عربی کلام کا تذکرہ کیا ہے۔

حضرت کی کتاب "کلیات حضرت" اردو، فارسی، عربی، ہندی اشعار کا مجموعہ ہے۔ (۸)

یہاں حضرت عبدالقدیر صدیقی کے چند کتب کا تعارف پیش کرنا مناسب ہوگا۔

تفسیر صدیقی: حضرت نے قرآن کی تفسیر عام فہم اور سلیمان زبان میں فرمائی ہے طرز بیان نہایت آسان اور لذیش اور تفہیم بہت ہی خاطر نشان ہے۔ (۹)

نصاب فلسفہ اسلام میں کتاب فصوص الحکم لیلشخ الکرم محمد بن علی الحاتی الاندلسی المشقی رحمہ اللہ تجویز کی گئی، لہذا اس کے ترجیح کی ضرورت داعی ہوئی۔ چنانچہ اس کام کے لیے فقیر کو انتخاب کیا گیا۔ معلوم ہے کہ اس کتاب کا حال کیا ہے یضل بہ کشیرا و یہدی بہ کشیرا کام مشکل تو تھا مگر فقیر نے توکل علی اللہ کہہ کر لکھنا شروع کر دیا، اللہ تعالیٰ نے اس کام کو درجہ اتمام تک پہنچادیا۔ اس ترجمہ کی کیا کیا خصوصیات ہیں مقدمے سے اجمالاً اور اصل کتاب سے تفصیلاً معلوم ہوں گے، اللہ تعالیٰ مثل اصل کتاب کے اس ترجمہ و شرح کو قبول عام عطا فرمائے۔ (۲۲)

حضرت عبد القدر صدیقی علیہ الرحمہ فصوص الحکم لکھنے کی وجہ بیان فرماتے ہوئے لکھتے ہیں: ”فصوص الحکم جو شیخ (ابن عربی) کے مصنفات میں اوسط حجم کی کتاب ہے، اس لیے اہمیت کی حامل ہو گئی ہے کہ شیخ نے مکاشیے میں دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ کتاب ان کو دی ہے اور اس کے ظاہر کرنے کی اجازت بھی دی ہے۔ فصوص الحکم میں شیخ، (ابن عربی) قرآن شریف میں انبیاء کے قصوں اور ان کے حالات میں جو کچھ آیا ہے ان سے یا تو بطور تفسیر کے یا بالطرور اعتبار کے مسائل تو حید و تصوف کو استنباط کرتے ہیں۔ شارحین اس کتاب سے ایسے معروب ہیں کہ آیات قرآنی کی تاویل کرتے ہیں۔ مگر شیخ کے قول کی تاویل نہیں کرتے زمان کے عقائد سے جو فتوحات مکیہ کے شروع میں بیان کیے گئے ہیں، توفیق و تبیق دینے کی سعی کرتے ہیں۔ دوسرے شارحین کے برخلاف فقیر (حضرت عبد القدر صدیقی) شیخ کے قول کی تاویل کرتا ہے اور ان کے عقائد کے ساتھ توفیق دیتا ہے۔ (۲۳)

ترجمہ و شرح کا طریقہ کیا تھا، اس کے متعلق صاحب ”خوان یغما“ قم طراز ہیں: ہر فص سے پہلے ایک تمهید کے ذریعہ نفس مسئلہ کی تحقیق اور دوسرے آئندہ فن کے اختلافات بھی نہ صرف بیان فرمادیے ہیں بلکہ ہر صاحب کے قول کا محل بھی بتا دیا ہے۔ جہاں کسی مسئلہ میں حضرت نے خود بھی اختلاف فرمایا تو ہاں وضاحت سے تشقی بھی فرمائی ہے۔ (۲۴)

فصوص الحکم ۲۷ فصوص پر مشتمل ہے، ہر فص کسی نبی و رسول سے موسوم ہے۔ یہاں تمام فصوص کی تفصیل بیان کرنا مقصود نہیں بلکہ یہاں حضرت عبد القدر صدیقی علیہ الرحمہ اپنی تمهید میں وہ خاص اشارات فرمائے ہیں، یہاں اس کی جانب توجہ مبذول کرنا مقصود ہے۔

فص کا معنی بیان کرتے ہوئے حضرت عبد القدر صدیقی علیہ الرحمہ رفاقتراز ہیں: ”شیخ ابن عربی اپنے ایک ایک مقام کو فص سے تعمیر کرتے ہیں فص کے معنی ہیں گلینے اور خلاصے کے جس طرح گلینے پر عبارت کندہ ہوتی ہے اسی طرح ایک ایک نبی کے دل کو ایک ایک حکمت اور مسئلے اور تخلی اور اکتشاف سے نسبت خاص رہتی ہے۔“ (۲۵)

## (۵) سماں

حضرت نے سماں کے جواز پر یہ رسالہ مرتب فرمایا ہے۔ (۱۵)

## (۶) حقیقت بیعت

حضرت نے اس رسالہ میں بیعت اور اس کے اغراض و مقاصد پر روشنی ڈالتے ہوئے سلوک کی راہ میں روحانی استاذ یا شیخ کی ضرورت کی اہمیت کو واضح فرمایا ہے اور شیخ کامل کے اثر صحبت کا فائدہ اور اپنے مرشد کی پہچان بتائی، نیز ایک ہی شیخ کی تعلیم کے پابند رہنے کی وجہ، رفتہ راہ خدا اور مرشد میں فرق، خلافت و خلیفہ کی تحقیق اور بہتر خلیفہ کے صفات بھی بیان فرمائے ہیں۔ ان کے ملاحظہ سے تحقیق ہوتا ہے کہ اس شخص کو بیعت کرنے کی ضرورت ہے جو رذائل سے بنتے اور وصالنے سے متصف ہوئے کو ضروری سمجھتا ہے۔ (۱۶)

## (۷) معیار الحجت

یہ پچاسی (۸۵) رباعیات کا مجموعہ ہے جس کی ہر رباعی میں تصوف کے کسی نہ کسی مسئلہ کی تفہیم پیش کی ہے۔ (۱۷)

## (۸) مراد الحقائق

حضرت نے اس طویل نظم میں تصوف کے معکر کے آرائیں کو سلیح ہایا ہے۔ (۱۸)

## (۹) الحکمة الاسلامیہ

موجودہ زمانہ میں تصوف کا چرچا جس قدر عام ہے تحقیق کا شوق اتنا ہی کم ہے، ہر شخص صوفی بنا بیٹھا ہے حالانکہ صوفی تو وہ صاف دل، پاک روح اور روشن ضمیر شخص ہوتا ہے جو قال میں حال میں قلادہ اتباع نبوت سے سرفراز ہوتا ہے۔ (۱۹)

اس کتاب کی اہمیت و افادیت کو دیکھتے ہوئے حضرت شیخ سالم علیہ الرحمہ شیخ المعمولات جامع نظامیہ حیدر آباد نے اسے عربی زبان میں منتقل فرمایا اور اس کتاب کا نام ”النفحۃ الایمانیہ“ والمنحة الربانیہ الی الحکمة الاسلامیہ“ رکھا جس میں علماء جامعہ نظامیہ حیدر آباد کی تقاریبیں موجود ہیں۔ (۲۰)

## (۱۰) ترجمہ و شرح فصوص الحکم

حضرت شیخ اکرمی الدین ابن عربی کی کتاب فصوص الحکم کی شرحیں اور حضرات نے بھی کی ہیں جو زیادہ تر عربی میں ہیں یا فارسی میں، اردو میں بھی چند ترجیح ہیں، حضرت نے بھی اردو میں ترجمہ و شرح فرمائی ہے۔ (۲۱)

ترجمہ و شرح کرنے کی غرض بیان کرتے ہوئے حضرت صدیقی علیہ الرحمہ تحریر فرماتے ہیں:

فصل آدمیہ میں حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ اقوال تمہید ابیان کرتے ہیں:

”شیخ اکبر مجی الدین ابن عربی نے اس فصل میں مسئلہ خلافت کو بیان فرمایا ہے اور تمام عالم کو بمزہل جسد کے فرض کرتے ہیں اور جی اعظم اور شان الوہیت کو بمزہل روح کے، شیخ اکبر مجی الدین ابن عربی تمام عالم کو انسان کی بزرگی سے تشبیہ دیتے ہیں۔“ (۲۶)

فصل آدمیہ میں شیخ ابن عربی کا مقصد کیا تھا اس کے متعلق حضرت صدیقی تحریر فرماتے ہیں:

”اس فصل سے شیخ کا مقصد یہ ہے کہ ہم اپنے آپ پر غور کریں اور حق تعالیٰ کی طرف راہ نکالیں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ولا تکونوا کاکلذین نسو اللہ فانسماہم انفسہم یعنی اے لوگو! نہ ہو جاؤ ماند ان لوگوں کے جو خدا کو بھول گئے، تو خدا نے ان سے خود ان کے نفسوں کو بھلا دیا یعنی معرفت نفس سے محروم ہو گئے۔ مشہور قول ہے: من عرف نفسہ فقد عرف ربہ یعنی خود شناسی میں خدا شناسی ہے جس نے خود کو جتنا تناہی اپنے رب کو جانا۔“ (۲۷)

قول امام غزالی کی وضاحت جو شیخ اکبر مجی الدین ابن عربی نے فرمائی اس کی طرف حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ نے اشارہ فرمایا:

”امام ابو حامد غزالی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ بغیر معرفت نفس کے بھی وجود باری پر استدلال کر سکتے ہیں اور آپ نے وہ دلائل بیان فرمائے جو اثبات واجب میں پیش کیے جاتے ہیں۔ شیخ ابن عربی فرماتے ہیں کہ ان دلائل سے صرف اتنا ثابت ہوتا ہے کہ ایک ذات حقہ ہے، ایک واجب الوجود ہے مگر اس کے اسماء و صفات اور تفصیلات کا پتا اس وقت تک نہیں ملتا جب تک خود پر غور نہ کرے و فی انفسکم افلاطی بصرورون۔“ (۲۸)

حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ کا شعر اس بات پر صادق آتا ہے:

خود فہمی ہے خدا فہمی  
خود میں راز حقیقت ہے

حضرت عبدالقدیر صدیقی علیہ الرحمہ نے اس ترجمہ و شرح میں شیخ مجی الدین ابن عربی علیہ الرحمہ کی سانح حیات، تصنیفات، عقائد و فلسفہ، کا تذکرہ تفصیل سے فرمایا اور فصوص الحکم عربی، فارسی اور اردو ترجمہ و شرح کے متعلق کی تفصیل ملتی ہے، فصوص الحکم کی عربی میں شروع جو لکھی گئی ہیں اس کے متعلق حضرت صدیقی فرماتے ہیں:

”عربی میں حسب ذیل شروع فصوص الحکم میری نظر سے گزری ہیں، شیخ موسیٰ الدین بن محمود الجندی، شیخ صدر الدین القوئی، شیخ داود بن محمود الرؤوف القیصری، شیخ نور الدین عبدالرحمن جامی، شیخ عبدالغفار نابلسی، شیخ الکاشانی۔ مجھے سب سے زیادہ فائدہ قیصری و جامی سے ملتی ہے۔“ (۲۹)

### مراجع و مصادر

- (۱) نہجۃ الخواطر: مولانا عبدالحکیم لکھنؤی، ج، ص: ۸، ۲۷۸ دائرۃ المعارف العثمانیہ، حیدرآباد لکھنؤ ۱۹۸۱ء
- (۲) خوان یغما: محمد انوار الدین صدیقی ص: ۸
- (۳) عبداللہ: محمد انوار الدین صدیقی ص: ۸۰، ایکرالڈ پرنٹر ہریدار آباد ۲۰۰۲ء
- (۴) عبداللہ: ص: ۹، ۱۸۰ اور خوان یغما، ص: ۱۸
- (۵) عبداللہ: ص: ۱۰
- (۶) علماء العربیہ و مساقیہم فی الادب العربی فی العہد الاصفجہی: پروفیسر محمد سلطان مجی الدین، ص: ۱۲۳، ابوالوفاء پرنسپل پریس، جامعہ نظامیہ ہریدار آباد ۲۰۰۵ء
- (۷) مدرس سابق
- (۸) مدرس سابق
- (۹) خوان یغما: ص: ۲۰
- (۱۰) الدین: حضرت عبدالقدیر حضرت: ص: امکنہ الاسلام پریس ہریدار آباد کن ۱۳۵۳ھ
- (۱۱) خوان یغما: ص: ۵۶
- (۱۲) خوان یغما: ص: ۵۵
- (۱۳) مدرس سابق: ص: ۵۱
- (۱۴) الارشاد والعون الى شیخۃ الکون: مترجم شیخ سالم باطاب ص: احرست اکیڈمی ۱۲۱۸ھ
- (۱۵) خوان یغما: ص: ۲۷
- (۱۶) خوان یغما: ص: ۷۵
- (۱۷) خوان یغما: ص: ۵۸
- (۱۸) خوان یغما: ص: ۵۹
- (۱۹) خوان یغما: ص: ۲۵
- (۲۰) النفحۃ الایمانیۃ: مترجم شیخ سالم باطاب ص: ۱، ۱۲۱۷ھ احرست اکیڈمی ہریدار آباد ۱۳۱۹ھ
- (۲۱) خوان یغما: ص: ۲۷
- (۲۲) ترجمہ فصوص الحکم: حضرت عبدالقدیر صدیقی ص: ۱۳۰، اعتقاد پیاشنگ ہاؤس دہلی
- (۲۳) مدرس سابق: ص: ۱۰
- (۲۴) خوان یغما: ص: ۲۸

## تصوف پر کتابی سلسلہ "الاحسان" کی اشاعت پر خوب خوب مبارک باد!

**عالیٰ تحریک سنی دعوت اسلامی کے اغراض و مقاصد**

- ☆ امر بالمعروف و نبی عن المنکر کافر یہ نکسن و خوبی انجام دینا۔
- ☆ امت مسلمہ کو قرآن مقدس اور اللہ کے پیارے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے قریب کر کے اطاعت خدا و اطاعت رسول کی اپرٹ پیدا کرنا۔
- ☆ عقائد اہل سنت و جماعت لوگوں کے دلوں میں اتار کر اعمال کی اصلاح کرنا۔
- ☆ معاشرے میں پھیلی ہوئی برا یوں کا سد باب کرنا۔
- ☆ قوم مسلم کے نوہالوں کو تعلیم کے میدان میں آگے بڑھانا۔
- ☆ مدارس دینیہ، مساجد اور اسلامی طرز پر اسکول و کالج اور ہاپیلیس قائم کرنا۔
- ☆ جدید شیکناوجی کے ذریعہ فروع اسلام کے لیے ماہر افراد تیار کرنا اور ان کا بھرپور تعاون کرنا۔

## تحریک کے چند شعبے جو مسلسل مصروف عمل ہیں

(۱) شعبہ دعوت و ارشاد (۲) شعبہ اجتماعات (۳) شعبہ دراسات اسلامیہ (۴) شعبہ دراسات عصریہ (۵) شعبہ نشر و اشاعت (۶) شعبہ عوامی (۷) شعبہ تربیت مناسک اس وقت تحریک سنی دعوت اسلامی کی خدمات ہندستان کی سرحدوں سے نکل کر دنیا کے کئی ملکوں میں پھیل چکی ہیں۔ شعبہ دراسات اسلامیہ کے تحت دو درجن مدارس پیغم مصروف عمل ہیں۔ شعبہ دراسات عصریہ کے تحت پچھے اسلامک انگلش اسکول قائم ہو چکے ہیں اور یہ سلسلہ روزافزوں ہے۔ شعبہ نشر و اشاعت سے مختلف علمائے کرام کی تین درجن کتابیں منتظر عالم پر آپکی ہیں۔ اس شعبے کے تحت ماہنامہ "سنی دعوت اسلامی" کی اشاعت بھی یورپی ہے۔

شعبہ عوامی کے مقاصد حسب ذیل ہیں۔ ☆ اعلیٰ عصری تعلیم یافتہ لوگوں میں اسلامی تعلیمات عام کرنا ☆ مختلف زبانوں میں پیغام اسلام تحریری شکل میں گھر گھر پہنچانا ☆ مسلم نوہالوں کی تعلیمی و معاشری رہنمائی کے لیے کیریئر گائیڈ بیس کا اہتمام کرنا ☆

**دابطے کاپہ: مرکز سنی دعوت اسلامی، سملیل حبیب مسجد ۱۲۶ اکا میکر اسٹریٹ ممبئی۔**

فون و نیکس: 02223434366/02223451292

ای میل: sdimonthly@gmail.com / sdihheadoffice@gmail.com

ویب سائٹ: www.sunnidawateislami.net

(۲۵) ترجمہ فصوص الحکم، تہبید فص آدمیہ ص: ۳

(۲۶) صدر سابق ص: ۳

(۲۷) صدر سابق ص: ۶

(۲۸) صدر سابق ص: ۷

(۲۹) صدر سابق ص: ۹

## شیخ محمد الغزالی اور تصوف

### ’الجانب العاطفی من الاسلام‘ کی روشنی میں

محمد الغزالی السقا (۱۹۱۷ء-۱۹۹۲ء) مصر کے ان جدید مفکرین میں سے ایک ہیں جنہوں نے دنیا بھر میں اسلام پسندی نسل کو سوچنے اور برتنے کا ایک نیا رخ دیا ہے۔ جو اپنے سر میں سلفی دماغ اور اپنے پہلو میں صوفی دل رکھتے ہیں۔ محمد الغزالی کو عصر حاضر کے ایک مقبول اور ممتاز اسکالر ڈاکٹر یوسف الفراضوی نے بجا طور پر صوفی القلب لاصوفی الطریقة کہا ہے۔ (www.alghazaly.org) محمد الغزالی اسکندریہ مصر کے ایک مقام الجیرہ میں پیدا ہوئے۔ ۱۹۲۱ء میں جامعۃ الازھر سے فاروغ التھیل ہوئے۔ انہوں نے جامعہ القری مکہ المکرّہ، جامعہ قطر اور الامیر عبد القادر یونیورسٹی الجیرہ یا میں تدریسی فرائض انجام دیے۔ اٹریشن انسٹی ٹیوٹ آف اسلام تھات قاہرہ کے اکیڈمک کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی میں رہے۔ مختلف دینی، علمی، فکری، سائنسی، اقتصادی اور سماجی موضوعات پر قریب ایک سو فکر انگیز کتابیں لکھیں۔ جمہوریہ مصر کا پہلا اعزازی ایوارڈ (۱۹۸۸ء)، شاہ فیصل ایوارڈ (۱۹۸۹ء) اور حکومت پاکستان سے امتیازی ایوارڈ سے سرفراز ہوئے۔ محمد الغزالی کو مغرب میں بالخصوص اس حوالے سے بھی جانا جاتا ہے کہ انہوں نے مصری عدالت سے فراغ فوضی جیسے سیکولر مزان اسکالر کے قتل کا مطالبہ کیا تھا جو اعلانیہ طور پر اسلامی قوانین کے خلاف زبان درازی کرتے رہے ہیں۔ انہوں نے مصری حکومت سے اس بات کا بھی مطالبہ کیا تھا کہ اسلام کی ایک قانونی تعریف طے کی جائے اور جو اس دائرے میں نہ آئیں ان سے ان کے لاٹ سلوک کیا جائے۔

کہا جاتا ہے کہ اسلام پسندی میں شہرت کے باوجود محمد الغزالی کا تعلق، مصر کے تشدید پسند جماعتوں سے نہیں تھا، جس کی مختلف صورتوں میں انہیں قیمت بھی چکانی پڑی۔ ان کی بعض تحریریں سعودی علما کے نقد و تبصرہ کا نشانہ بھی رہی ہیں۔ ان کی کتابوں میں *الاسلام والادواع*

## حاصل مطالعہ

الاقتصادية، 'الإسلام والمناهج الاشتراكية، جدد حياتك'، مشكلات في طريق الحياة الإسلامية، 'تناول حصر العرب والمسلمين، دفاع عن العقيدة والشريعة ضد مطاعن المستشرقين'، 'الإسلام المفسري عليه، الإسلام والاستبداد السياسي'، الاستعمار أحقاد وأطماء، 'في موكب الدعوة، حقيقة العربية'، كيف نتعامل مع القرآن، وغيرها زيادة، إن میں سے کئی ایک دوسری زبانوں میں بھی ترجمہ ہو چکی ہیں۔

اس وقت شیخ محمد الغزالی کی تصوف و سلوک سے متعلق ایک نہایت ہی معرب کردہ کتاب 'الجانب العاطفی من الإسلام - بحث في الحلق والسلوك والتصوف' (ناشر، نہضۃ مصر - اشاعت ۲۰۰۵ء بارسوم) میرے پیش نظر ہے۔ کتاب کا موضوع اس کے نام سے ظاہر ہے۔ اس میں شیخ محمد الغزالی نے تصوف کی تعریف و تحقیق، حمایت و مخالفت یا تاریخ و نظریہ سے بحث نہیں کی ہے بلکہ تصوف کو اسلام کے ایک باطنی اور اخلاقی و فیضیٰ پہلو تسلیم کرتے ہوئے، اس حوالے سے جو اسلام کی خاص تعلیمات ہیں ان کو اپنے مخصوص ادیانہ و مفکرانہ لب و لبجھ میں بیان کر دیا ہے، زبان ششتم، بیان دل پذیر اور اسلوب حدید ہن کو اپیل کرنے والا ہے۔

اشاعت اول کے مقدمے سے معلوم ہوتا ہے کہ شیخ محمد الغزالی تصوف کو دو حصوں میں تقسیم کرتے ہیں، ایک جس کا تعلق فلسفے سے ہے جب کہ دوسرے کا تعلق اسلام کی خالص تعلیمات سے ہے، وہ فلسفہ تصوف کے سخت مخالف ہیں، بلکہ اسے اسلام کے خلاف ایک پر فریب ثقافتی جنگ کا نام دیتے ہیں، جس کا مقصد مسلمانوں کو ان کے عقائد و اہداف اور طریق مقتضی سے محرف کرنا ہے۔ ان کے الفاظ ہیں:

”فلسفیانہ تصوف ہماری علمی تاریخ میں ایک قسم کا پر فریب ثقافتی حملہ ہے جس کا مقصد ہمیں اپنے عقائد و منابع اور اہداف سے محرف کرنا ہے۔ اہل علم کو اسے ضروری طور پر سمجھنا چاہیے اور انہیں امت مسلمہ کو اس کے مکروہ فریب اور اثرات سے متنبہ کرنا چاہیے، کیوں کہ اس کی اشاعت سے اسلام دشمنوں کا مقصد یہ ہے کہ امت مسلمہ ایک بے مقصد و بے حوصلہ قوم بن جائے، ایک پریشان حال اور ست قوم، جس کا کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ سے کوئی تعلق نہ ہو، جو آیات و احادیث میں تاویل کرے اور الفاظ کے تحقیق مفہوم کو اپنے خیالات و اہم کے ذریعے بدلت کر دے۔“ (ص: ۲)

لیکن اس کے برخلاف وہ اسلامی تصوف کو جی جان سے قول کرتے ہیں اور نہ صرف قول کرتے ہیں بلکہ اس لفظ کو جو حضرات اسلامی روایت میں ایک نیا لفظ قرار دے کر اسے رد کرنے کی

کوشش کرتے ہیں ان کو لفظی بحث سے بالاتر ہو کر حقیقت تصوف کی طرف آنے کی دعوت دیتے ہیں اور الفاظ کے گور کھدھنے سے نجات کے لیے وہ یہ کہتے ہیں کہ یہ اصطلاحات ہیں اور ہر شخص اپنی اصطلاح بنانے کے لیے مجاز ہے۔ فرماتے ہیں:

”رہا اسلامی تصوف تو اس کی بات ہی الگ ہے۔ با اوقات بعض حضرات کو یہ لفظ ناگوار گزرتا ہے لیکن جب مفہوم پر متفق ہیں تو پھر الفاظ پر جھگڑنا میں پسند نہیں کرتا۔ بعض نے اسی کو علم القلوب کا نام دیا ہے، بعض حضرات اسے علم الاحسان کہتے ہیں، جس کے دو مقامات ہیں، مشاہدہ اور مراقبہ، بعض ماہرین اخلاق و فضیلت اسے علم البواعث علی الاعمال سے موسوم کرتے ہیں جب کہ میں اسے الجانب العاطفی من الاسلامی (اسلام کا داخلی پہلو) کہنا پسند کرتا ہوں اور قدیم مقولہ ہے: لامشاحة فی الاصطلاح (اصطلاح میں کوئی جھگڑا نہیں۔)“ (ص: ۳)

شیخ محمد الغزالی عصر حاضر میں اسلامی تصوف یا اسلام کے جانب عاطفی کی اشاعت ناگزیر سمجھتے ہیں۔ ان کی یہ کتاب اسی مقصد کے تحت سامنے آئی ہے۔ اس مقصود عظیم کی ضرورت اور اس کی کامیاب پیش کش میں اہل اسلام کی ناکامی کو بیان کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

”ارباب داش کا اس بات پر اتفاق ہے کہ نئی تہذیب نے انسان کو آسمان سے کاٹ کر زمین سے باندھ دیا ہے۔ اس کے دل کو دنیاوی مسائل میں الجھاد یا ہے اور آخرت کے مقاصد سے اسے غافل کر کر ہے۔ وہ انسان کو اللہ سے دور لیے جا رہی ہے۔ یعنی اس کا رخ مکمل دین مخالف سمت پر ہے۔ اس تہذیب کو کامیاب بنانے میں برا حسنه دین پسندوں کا بھی ہے جو دستور الہی کو قلب و نظر کو مطمئن کرنے والے اسلوب میں دنیا و آخرت کی ضمانت، جسم و روح کی ضرورتوں کا مادا اور دین دنیا کے فیل کے طور پر پیش کرنے میں ناکام ہیں۔ ہم مسلمانوں کے پاس اس میدان کی تغیر کے لیے سب سے زیادہ میٹریل ہے۔ ہماری تاریخی میراث میں اس حوالے سے کافی و شافی مواد موجود ہے، ضرورت اس بات کی ہے کہ ادراک و افادہ کا احسان ہو۔ دین صرف خشک احکام کا نام نہیں ہے اور نہ ہی یہ بے جان فرمائیں کا نام ہے۔ یہ شوق و رغبت سے لبریز ایک دل ہے جو دین دار شخص کو حق تعالیٰ کی طاعت کی طرف انگیز کرتا ہے اور وہ یہ پکارتے ہوئے آگے بڑھتا ہے: مولیٰ! میں تیری رضا کے لیے بھاگا آرہا ہوں و عجلت الیک رب لترضی (ط: ۸۲) (ص: ۲)

الغزالی اپنی اس کتاب کے بارے میں لکھتے ہیں:

”اس کتاب میں اپنی علمی و راثت کے ایک گراں مایہ پہلو کا احیا کیا گیا ہے، جس کی معاصر زندگی کو ضرورت ہے۔ اگر وہ اس پہلو سے انگاث بر قتی ہے تو وہ زمین و آسمان کی برکتوں سے محروم ہو جائے گی اور اس سے دور صرف زمینی سفلی مقاصد کی طرف بڑھنی چلی جائے گی۔ میں نے کوشش

بیشتر انہی الفاظ و اصطلاحات کا سہارا لیا ہے جن کو قبیل صوفیہ استعمال کرتے رہے ہیں۔ الغزالی کی اس کتاب کو مکیدہ تصوف کا بادہ کہہ در جامن کہا جائے تو غلط نہ ہو گا۔

”تصوف ہماری اسلامی ثقافت کا ایک حصہ ہے جو توجہ اور تحریک کا مقاضی ہے“ ہذا جزء من ثقافتنا الاسلامیہ یستحق البعث و العناية اس جملے سے مقدمے کا آغاز ہوتا ہے۔

مقدمے میں الغزالی نے لکھا ہے کہ اسلام کے دیگر شعبوں پر بہت زیادہ کام ہوا اور اس کے باطنی پہلو پر کم کام ہوا، اسی کی وجہ سے بہت سے لوگوں کو یہ گمان بھی ہو گیا کہ وہی بعض شعبے کمل اسلام ہیں۔ الغزالی کے مطابق فقہ العبادات اور فقہ المعاملات کی اہمیت اپنی جگہ مسلم مگر اسلام کا جو فیضیتی اور اخلاقی پہلو ہے اس سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتی، لیکن افسوس کہ علمانے اس پہلو پر اتنا کام نہیں کیا جتنے کا یہ مستحق تھا۔ الغزالی سوال کرتے ہیں: ”شَلَّا هُمْ وَضُوَّكَ مَعْلُوكَ بُرْيَ بُرْيَ كَتَبَنِ لَكُمْ“ ہیں اور اعلیٰ معیار کے ساتھ شائع کرتے ہیں، لیکن اس طرح کی علمی کتابیں اخلاص، توکل، تقویٰ، اعانت، صبر اور محبت کے بارے میں کیوں نہیں لکھتے؟ جب کہ اللہ جل جلالہ کی محبت، اس کے لیے اخلاص، اس کی طرف رجوع، اس پر توکل اور اس کے لیے صبر، یا ایسے معانی میں جو ایمانیات میں سرفہرست ہیں یا ایمان کے رکن رکنیں ہیں۔ ممتد تفاسیر کے مطابق اور تفصیلی شرح و بیان کے ساتھ ان کو رقم کرنا اسلام کی عظیم خدمت ہے بلکہ میں یہ کہوں کہ عبادات و معاملات جو ظاہری اعمال ہیں، اس وقت تک ناکمل اور نامقبول رہیں گے جب تک ان کے اندر یہ باطنی معانی پیو سوت نہ ہوں اور دلوں میں جگہ نہ کر لیں“ (ص: ۶)

شیخ محمد الغزالی کی بات یہیں پختہ نہیں ہوتی بلکہ وہ اس سے آگے بڑھ کر یہ کہتے ہیں کہ عصر حاضر میں فقہ العبادات اور فقہ المعاملات کی تدریس سے زیادہ تربیت احوال باطن کی ضرورت ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ آج جدید مدنیت و ثقافت کی تعلیمات مختلف راستوں سے نئی نسل کے ذہن و دماغ پر اس تیزی سے چھاتی چلی جا ری ہیں کہ اگر ہم اسلامی اخلاقیات و روحانیت پر نئی نسل کی تعمیر نہیں کرتے ہیں تو وہ جدید ثقافت کا شکار ہو جائے گی اور اس کے ایمان سوزن جملے سے جان بربند ہو سکے گی۔

شیخ محمد الغزالی نے مقدمے میں یہ بات بھی لکھی ہے کہ وہ اس بات سے غافل نہیں ہیں کہ تصوف کی قدیم کتابوں میں انسان کے تعلق باللہ اور تعلق بالناس پر تفصیلی گفتگو ہو چکی ہے اور اس موضوع پر قدیم کتابوں میں وافر مواد جو موجود ہے لیکن اس کے باوجود اس موضوع پر از سر نو کام کرنے کو وہ ضروری سمجھتے ہیں۔ انہوں نے ان کتابوں کو ”ادبا کے مقابلات اور شمرا کے جذبات“ سے قریب بتایا ہے۔ ان کے نزدیک وہ کتابیں جدید ہیں کو اپیل کرنے کے لیے کافی نہیں ہیں۔

مکی ہے کہ اسلامی مفہوم کو ضبط تحریر میں لے آؤں اور انہیں نئی نسلوں سے قریب کروں۔ میر اولین شیخ نظر حمایت اسلام کے لیے عصر حاضر کے مطلوبات کو ہمارے پاس موجود و افراد و روحانی معانی سے جوڑنا تھا، تاکہ تمام تر عصری مطالبے میں تکمیل داخیل قوت کے ذریعے پورے ہوں، جن کے ساتھ حق زندہ رہے اور آگے بڑھے۔“ (ص: ۲)

شیخ الغزالی کے اس اقتباس سے یہ بات پورے طور پر واضح ہو جاتی ہے کہ وہ اسلام کے روحانی پہلو کو یاد و سرے لفظوں میں اسلامی تصوف کو موجودہ دنیا کے مسائل و مصائب کو حل کرنے کے لیے ناگزیر سمجھتے ہیں۔ وہ اسلام کی پیش کش اس کے تمام تر روحانی پہلوؤں کے ساتھ ضروری قرار دیتے ہیں اور موجودہ مطالبات کو اسلامی روحانیت سے مربوط کر دینا چاہتے ہیں۔ حق کی بنا اور سرخروائی کے لیے اس سے بہتر کوئی دوسری راہ کم از کم ان کی نظر میں نہیں ہے۔

شیخ الغزالی اشاعت اول کے مقدمے کا اختتام اپنے ان جملوں سے کرتے ہیں: ”میں تصوف کو اس کے گوشہ نامی یا اس کی خانقاہ سے باہر لایا ہوں، تاکہ وہ محرک طاقت بن سکے۔ مجھے خوشی ہو گی کہ اللہ تعالیٰ میری اس تحریر کو شرف قبول بخشے اور میں اس سے اس بات کا سوال ہوں کہ وہ اسے میرے میزان حسنات میں شامل فرمائے۔“

یہ جملے واضح کر رہے ہیں کہ الغزالی کے مطابق تصوف جمود و فرار کے اس باقی نہیں، جیسا کہ بعض حضرات کا مانا ہے، بلکہ اگر اس کی عصری پیش کش ہو تو وہ ایک محرك طاقت اور نقلاب بن کر سامنے آ سکتا ہے۔ تصوف خانقاہوں میں موجود مزارات کی چادریوں اور بتاوشوں کا نام نہیں ہے بلکہ تصوف اس زندگی کا نام ہے جس سے موجودہ قلب و دماغ خالی ہیں۔ وہ ایک روح ہے جس کے بغیر مسلمان بلکہ انسان بے جان جسم ہیں۔ الغزالی نے جن مقاصد کے تحت یہ کتاب لکھی ہے اس میں وہ صدقی صد کامیاب ہیں۔ انہوں نے معاصر نیفیات کو پیش نظر رکھتے ہوئے اسلامی روحانیت کو ایسے اسلوب میں پیش کیا ہے کہ اس کو پڑھ کر حقیقت دین روشن ہو جاتی ہے، زندگی میں روح پیدا ہوتی ہے، مصلحت ارادے عزم جو ان ہوتے ہیں، فکر کو تو انائی، قلب کو صالحیت، طبیعت کو شرافت اور آدمی کو انسانیت کے اقدار گراں مایہ کا احساس ہوتا ہے۔ الغزالی کی یہ کتاب آج کے پریشان فکر نوجوان کو جینے کا حوصلہ دیتی ہے، اسے زمین پر رہتے ہوئے آسمان سے مربوط کرتی ہے، شخصی آزادی کے ساتھ سماجی احترام سکھاتی ہے اور ذات کو کائنات کے لیے نفع بخش بنانے کے گر سکھاتی ہے اور یہی تصوف ہے، اسی کی صوفیہ دعوت دیتے رہے ہیں، اسی کے فقدان سے آج انسانیت انسانوں سے رخصت ہوئی ہے، اقدار پامال ہوئے ہیں اور انسان حیوان زربن چکا ہے۔ الغزالی نے تصوف کے اس درس کو نہ صرف اپنے مخصوص اسلوب میں پیش کیا ہے بلکہ اس کے لیے

اللہ اور حقوق العباد میں اس کی فکر اس کے جذبے سے اس طرح ہم آہنگ ہو کہ یہ معلوم نہ ہو سکے کہ ان میں فائق کون ہے، اس کے جذبے کی سچائی یا اس کے شعور اور نہ یہ معلوم ہو کہ زیادہ تیز کون ہے، اس کے نفس تازہ کی گرمی، یا اس کی عقلی صفات کی حدت۔ یہ تمام صفات خود اسلام کی فطرت سے مانوذ ہیں۔ یہ ایسا دین ہے جو اپنے عقاید و عقلي صحت کی جہت سے ایسے فکری اصولوں پر استوار کرتا ہے جو علوم ریاضی مثلاً حساب اور جبر و ہندسہ کے مشابہ ہیں۔ اس دین کے عقلي اصول عام معاملات اور نوپیدا مشکلات و مسائل میں واضح ہیں۔ اور دوسری طرف اسلام دین عبادت ہے، ایسی عبادت جو دل کی سلامتی، اخلاص اور محبت و ادب سے آرائیگی اور ہواۓ نفس، جنبہ داری اور فریب سے صفائی کے ساتھ تحقیق پذیر ہوتی ہے۔ جناب رسالت تاب ﷺ کی سیرت دل و نگاہ کی بیداری کے حسن امتران اور ایک سفر میں دونوں کی مصاہجت کا ہتھرین نمونہ ہے۔“ (ص: ۸)

سفر شریعت میں عقل و ضمیر کی ہم سفری کو لازم قرار دینے کے بعد الغزالی نے ان مدعاں احوال کی مذمت کی ہے جو عقل کی پاسبانی اور شریعت کی پاس داری کو لازم نہیں سمجھتے۔ اسی طرح ان شریعت پرستوں اور عبادت گزاروں کا مذاق اڑایا ہے جن کا دل دولت اخلاص و تقویٰ سے خالی ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں انہوں نے ایک افسر کا دل چھپ اور عبرت آموز واقعہ نقل کیا ہے جو حب آں بیت کا دم بھرتا، اپنے ہاتھ میں تیسج لیے پھرتا اور اپنے آپ کو اصلین میں گمان کرتا تھا۔ ایک بار ایک بڑا جلسہ منعقد ہوا جس میں پشوں اس کے بڑے بڑے خطبے نے جو ہر خطابت دکھائے۔ دوسرے دن اخبارات نے سب کے نام شائع کیے مگر ان کا نام کسی وجہ سے نہ چھپ سکا۔ بس کیا تھا، جیسے مارے غضب کے پاگل ہو گئے ہوں۔

الغزالی نے یہ بات زور دے کر کہی ہے کہ ہر وہ جذبہ جس کی تائید اسلام کے اصول و فروع کی صحیح تفصیلات کی روشنی میں نہ ہو، اور ان پر پورے طور سے عمل ہو، اس جذبے کا عند اللہ کوئی وزن نہیں ہے۔ اسی طرح جذبے کی سچائی علمی مفاظتے کے لیے عذر نہیں ہے اور نہ دین اللہ میں ہوئی اور رائے سے کہنے کا جواز ہے۔ اسلام کے چشمے معروف اور متعین ہیں، صرف انہیں سے احکام مرتبط کیے جاسکتے ہیں، کسی شخص کو احاجات نہیں ہو سکتی کہ وہ ان میں اضافہ کرے یا کمی کرے۔“ (ص: ۱۰)

الغزالی نے قرآن کی تفسیر بالرای کی مخالفت کی ہے۔ متصوفہ کی ایسی تفسیر جو نہ ماٹروں مسنون ہو اور نہ ہی اصول شرع اس کی تائید کرتے ہوں، کو سخت مذموم سمجھتے ہیں۔ یہ فتنے کے دروازے کو کھولنا ہے اور شریعت کو بے امان کرنا ہے۔ اسی طرح اس بات پر بھی انہیں حیرت ہے کہ مفسرین عموماً آیات قرآنیہ کی لفظی تحقیق اور اعرابی مباحثت تو پیش کرتے ہیں لیکن جو مغرب قرآن ہے، دلوں کو مولیٰ سے جوڑنے اور ان کی قدر و قیمت کو متعین کرنے کے حوالے سے جو اسرا رہیں، انہیں کوئی

اس لیے وہ اس موصوع پر جدید اسلوب میں مزید لکھنے کی ضرورت محسوس کرتے ہیں۔

شیخ محمد الغزالی نے تصوف کی پرانی کتابوں پر تبصرہ کرتے ہوئے کوئی مثال پیش کیے بغیر یہ بات کہی ہے کہ ان کتابوں میں بہت سے اغلاط اور خلاف واقع باتیں بھی در آئی ہیں۔ اس لیے اور بھی زیادہ ضروری ہے کہ تصوف پر از سر نوکھا جائے لیکن آگے بڑھنے سے قبل ایک بڑی منصفانہ بات کہہ دی ہے تاکہ ارباب تصوف کی دل آزاری نہ ہوا اور بات متوازن ہو جائے، فرماتے ہیں:

”باوجود اس کے کہ ہماری شفاقتی روایت میں اغلاط صرف کتب تصوف تک محدود نہیں ہیں گوکہ ان کتابوں میں اغلاط زیادہ ہیں، بلکہ کتب تفسیر، کتب فقہ اور کتب سیرت میں بھی بہت سی اغلاط در آئی ہیں اور ان کی بڑی بڑی کتابوں میں ایسی باتیں شامل ہو گئی ہیں جو اللہ و رسول کو اذیت پہنچانے والی ہیں۔“

اپنے مقدمے میں خصوصیت کے ساتھ دو قسم کے لوگوں پر الغزالی نے سخت افسوس اور دکھ کا اظہار کیا ہے اور کہا کہ یہ دونوں گروہ مجھ سے شاکی ہے۔ ان دونوں گروہوں کا ذکر دل چھپی کا باعث ہے اس لیے ہم انہیں الغزالی کے الفاظ میں ہی لکھتے ہیں:

”ایک گروہ وہ ہے جو اپنے دل میں جذبہ گرم، اللہ کے لیے شوق فراواں اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے حب شدید کا احساس رکھتا ہے، لیکن اس کے باوجود آپ دیکھیں گے کہ کتاب و سنت کے احکام پر اس کی نظر بہت کم ہے، ان میں سے وہ تھوڑی باتوں سے واقف اور زیادہ باتوں سے جاہل ہے۔ اس کے خیال میں صرف اسے ہی اللہ و رسول کی محبت حاصل ہے اور دوسروں میں وہ بات نہیں پاتا اور وہ انہیں اس دولت سے محروم سمجھتا ہے۔“

اور ایک گروہ وہ ہے جو اپنی عقلی میں روشنی، علم میں وسعت اور کلام میں بلاغت پاتا ہے۔ اکثر احکام شرعیہ میں وہ درستگی پر پہنچا ہوا ہے، وہ مطلوبہ عبادات صحیح ہنگ سے ادا کرتا ہے، لیکن وہ سر دل، خشک طبع اور سخت دل ہے۔ اس کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ دوسروں کو پائے اور ان کی غلطیوں کی نشاندہی کرے اور اسے جو حق کا دراک اور کتاب و سنت پر جو اس کی نظر ہے، اس کی وجہ سے اس کا تفوق واضح ہے۔“ (ص: ۸)

شیخ محمد الغزالی کی اس مختصر عبارت سے بہت سے حقیقتیں سامنے آتی ہیں، جن پر لمبی گفتگو ہو سکتی ہے۔ شیخ محمد الغزالی مکمل اسلام کے لیے ظاہری احکام کی مکمل پاس داری کے ساتھ باطنی جذبے کی مکمل سچائی کو ضروری سمجھتے ہیں۔ ان دونوں باتوں سے اسلام مکمل ہوتا ہے۔ کسی بھی ایک پہلو کو پکڑ لینا اور دوسرا سے بے نیاز ہو جانا سخت اخراج اور ضلالت ہے۔ ان کی نظر میں: ”کامل مسلمان وہ ہے جس کے قلب و ذہن ایک ساتھ روشن ہوں۔ جو صاحب بصارت و بصیرت ہو، حقوق

کے ہر معاہلے میں احسان یعنی اس معاہلے کو احسان طریقے سے برنا لازم ہے۔ شیخ محمد الغزالی کامانہ کے کامانہ کے بعد ہی کوئی شے کمکل ہوتی ہے۔ ایمان و اسلام میں تمامیت اور کمال وہ احسان ہے جس کا ذکر حدیث جریل میں ان تعبد اللہ کانک تراہ و ان لم تکن تراہ فانہ یہ راک (عبادت اس طور سے کرو کہ گویا تم اللہ کو دیکھ رہے ہو اور اگر یہ نہ ہو تو اس طور سے کہ وہ تمہیں دیکھ رہا ہے) کے الفاظ سے آیا ہے۔ اس کیفیت کے بعد ہی ایمان اور اسلام کمکل ہوتے ہیں۔ زندگی کے ہر میدان کار میں اسی طرح کمال مطلوب ہے۔ آپ ڈاکٹر ہیں تو اس کے اہنگی تقاضوں کو پورا کیجیے۔ اس ٹھمن میں ایک انوکھی بات یہ کہی ہے کہ جو شخص جس میدان عمل میں ہے وہیں رہ کر اپنا کام پورا کر رہا ہے تو گویا وہ درجہ احسان پر ہے۔ الغزالی نے اس پر حیرت ظاہر کیا ہے کہ ڈاکٹر اپنا وقت بیچ پڑھنے میں اور تجیہت تقریب جھاڑنے میں ضائع کریں۔ الغزالی کے مطابق ان کے لیے فرائض و واجبات کے بعد احسان یہ ہے کہ وہ اپنی ذمہ داریوں کو بخشن و کمال ادا کریں۔ یہی خدمت ان کے لیے عبادت کا درجہ رکھتی ہے۔ اسی طرح اہل ثروت اتفاق فی سیل اللہ کی بجائے نفل پڑھیں اور علا و صلح اعلیٰ علیم و دعوت کی بجائے دوسرے امور خیر میں مصروف ہو جائیں، یہ احسان کے مطلوب اصول کی خلاف ورزی ہے۔

الاحسان کی تفصیل کے دوران الغزالی نے کہا ہے کہ عامۃ الناس پر غفلت و عیش کی چادرتی ہوئی ہے، جس کو ہٹانے اور ان کے اوپر ان کے مقدمہ تخلیق کو واجائگر کرنے کی ضرورت ہے۔ وہ اس عمل کے لیے ذکر کو ناگزیر قرار دیتے ہیں۔ ان کے بقول ”کثرت ذکر کے بغیر درجہ احسان کا حصول ممکن ہی نہیں ہے“ (ص: ۲۷)

پھر استغراق فی اللہ اور ذکر کی دوسری صورتوں کو بیان کرتے ہیں۔ تفصیل و تحقیق کے بعد بطور خلاصہ لکھتے ہیں کہ ”الاحسان کی حدیث جریل میں جو شریعہ کی گئی ہے وہ شریعہ صرف اس شخص کا وصف نہیں بیان کر رہی ہے جو نماز کے لیے اپنے قدموں کو برابر کر رہا ہے اور اپنی زبان کو ذکر میں مشغول کر رہا ہے، بلکہ یہ ہر اس انسان کے وصف کا بیان ہے جو اللہ کے تمام احکام کو زندگی کے تمام شعبوں میں بجالاتا ہے۔ الاحسان کا دائرہ بہت وسیع ہے۔ اس کی حدیں انسانی زندگی میں گھوارے سے قبرتک کے تمام اعمال کو محیط ہیں۔“ (ص: ۲۸)

دوسرے باب دعائیں الکمال النفیسی میں انسان کے آسمانی رشته کو جاگر کیا ہے اور یہ بتایا ہے کہ اس رشته کے کمزور ہونے سے انسان کس طرح عام جانوروں کی طرح بنتا چلا جا رہا ہے۔ الغزالی کے بقول مادیت انسان کو پتی کی طرف لیے جا رہی ہے۔ اس ٹھمن میں انہوں نے تہذیب مادی کے خوب صورت پر وردوں کی مثال اس جانور سے دی ہے جسے سدھا کر مانوس کر لیا

نہیں چھیڑتا۔ متصوف اور ظاہر پرستوں دونوں پر طنز کرتے ہوئے رقم طراز ہیں: ”اور عجیب بات یہ ہے کہ ہم دو متصادگرو ہوں کے بیچ ہیں۔ ایک گروہ وہ ہے جو زبان اور بلاغت کے قواعد بیان کرتا ہے اور بعض قریبی ظاہری احکام کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور وہیں رک جاتا ہے اور دوسرا گروہ وہ ہے جو قواعد کو توڑتا ہے، حدود سے تغافل برتا ہے اور من مانی نکات آفرینی کے ذریعے قرآن پر جملے کرتا ہے، کیوں کہ اس کی نظر میں وہ نکات قلب میں رقت پیدا کرتے ہیں، وجدان کو صیقل کرتے ہیں اور لوگوں کو خدا کی طرف لے جاتے ہیں۔“ (ص: ۱۳)

دونوں مقدمے کے بعد اصل کتاب شروع ہوتی ہے۔ کتاب تین نمایاں عنوانات کے ساتھ منقسم ہے جسے ہم باب بھی کہہ سکتے ہیں۔ پہلا الاسلام والایمان والاحسان، دوسرا دعائیں الکمال النفیسی اور تیسرا شریعت اور تصریحات الطریق، پھر ان کے تحت بہت سے ذیلی عنوانوں ہیں۔

پہلا باب الاسلام والایمان والاحسان ”حدیث جامع“ کے ذیلی عنوان سے حدیث جریل سے شروع ہوتی ہے۔ یہ اس بات کی طرف واضح اشارہ ہے کہ عام اہل علم و نظر کی طرح شیخ محمد الغزالی بھی حدیث جریل میں وارد لفظ الاحسان کو تصوف کی اصل قرار دیتے ہیں۔ الغزالی نے حدیث جریل کی تشریع میں بڑا الطیف نکتہ بیان کیا ہے:

ایمان درست ہو گا تو اس کا نتیجہ عمل کی شکل میں ضرور برآمد ہو گا۔

اور عمل درست ہو گا تو یقینی طور پر وہ ایمان پر مرکوز ہو گا۔

اور احسان درست ہو گا تو یقینی طور پر وہ ایمان را خلص اور عمل کا ہی نتیجہ ہو گا۔

اس کے بعد الغزالی نے ان لوگوں کا رد کیا ہے جو یہ سمجھتے ہیں کہ اسلام ایمان سے اور ایمان اسلام سے جدا ہو سکتا ہے اور بالخصوص ان کا تعاقب کیا ہے جو یہ سمجھتے ہیں کہ احسان کا حصول فرائض اور عقاید سے بے گانہ رک بھی ممکن ہے۔ الغزالی ان تینوں امور کو ایک دوسرے کے لیے لازم و ملزم قرار دیتے ہیں۔ ان کے مطابق جب ایمان کامل اور عمل صحیح کا تحقیق ہو گا تو اس کے بعد لازمی طور پر مقام احسان حاصل ہو گا۔ انہوں نے قرآنی آیات سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ان میں سے ہر لفظ ایک دوسرے کی جگہ پر بھی بولا جاتا ہے۔ اس کے بعد پھر انہوں نے الگ الگ ایمان، اسلام اور احسان کی تحقیق کی ہے۔ ایمان کے ٹھمن میں اسلام اور میسیحیت کے عقائد کا مقابلہ کیا ہے، الحاد کا رد بلیغ فرمایا ہے اور اسے علمی خرافات قرار دیا ہے۔ اسلام کی تحقیق میں شہادتین کا معنی بتادیا ہے، انسانی زندگی میں خطاؤ نسیان کے موضوع پر اظہار خیال کیا ہے اور اللہ کے حضور پر اندماز ہونے کے دائرہ کا روکتیں کیا ہے۔ الاحسان کی تشریع کے ٹھمن میں الاحسان فریضہ مکتوبہ علی کل شئی کے ذیلی عنوان کے تحت یہ بات زور دے کر کہی ہے کہ زندگی

کی مراد بھی باطل ہوتی ہے۔ یعنی وحدۃ الوجود کے معنی اگر یہ لیے جائیں کہ وجود بالذات صرف ایک ہے تو اس کے ایمان ہونے میں اور اگر اس کے معنی خالق و مخلوق کا اتحاد لیا جائے تو اس کے کفر ہونے میں شاید ہی کسی کوشہ ہو۔ عموماً لوگ لفظی جنگ کرتے ہیں اور اس کے لیے تمام تر اسلحے استعمال کر ڈالتے ہیں۔

آخری باب شارات الطريق کے ذیل میں توہی، رغبت الی اللہ، کن باقوں سے توبہ کریں؟ توبہ کے درجات، خواص کی توبہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا استغفار، ورع، عفت اور قناعت، صبر و شکر، خوف و رجاء، توکل اور حب کے معانی و مفہوم کی تعبیر و تشریح ذہن جدید کو سامنے رکھ کر کیا ہے۔ خاتمہ میں اللہ کا شکر ادا کیا ہے جس کی توفیق سے تمام تر مصروفیات کے باوجود یہ ایک مفید مطلب کام پورا ہو گیا۔ خاتمہ میں انہوں نے اس احساس کا بھی ذکر کیا ہے کہ بہت سے قارئین مجھ سے سوال کریں گے کہ اسلام کے داخلی پہلو کے حوالے سے غلط ہمیاں اور گم راہیاں کیا ہیں؟ لیکن اس کام کے لیے جو محنت اور وقت مطلوب ہے، اس کے فرقان کے سبب الغرالی نے اپنے قارئین سے مغدرت کر لی ہے۔ کاش ان کا قلم اس پہلو کا بھی احاطہ کر لیتا تو یہ بحث اپنی انہا کو پہنچ جاتی۔ الغرالی نے اپنی تحریر کے بارے میں معاصرین سے جس عمل کی توقع کی ہے وہ یہ ہے:

”میں اہل سنت کے کچھ لوگوں کو جانتا ہوں جو یہ کہیں گے کہ مولف صوفی ہو گیا اور بعض متصرفہ یہ کہیں گے کہ یہ راہ سے بھٹک گیا اور میرے لیے بس اتنا کافی ہے کہ میں اپنے رب سے ہدایت کا طالب ہوں اور میں مختلف اور ہام و خرافات سے اس دین کو پاک کرنے میں انصاف پر ہوں۔ وَلَلَهِ الْحَمْدُ أَوْلَأُو آخْرًا“

علم فکر کا یہ ستارہ ۱۹۹۶ء میں غروب ہو گیا اور اب شہر رسول مدینہ منورہ میں مخوناوب ہے۔

جاتا ہے اور وہ اپنے مالک کے اشارے پر بعض فرمائیں کر دیا کرتا ہے اور اس کا مالک اسے سجانوار کر رکھتا ہے۔ الغرالی اہل ایمان کو جادہ مستقیم پر گام زن رہنے کے لیے جہاد بالنفس کی دعوت دیتے ہیں۔ فرماتے ہیں ”نفس کی تہذیب و تزکیہ عقل کو صیقل اور روشن کرنے جیسا یا اس سے بھی زیادہ ضروری ہے۔“ (ص: ۱۰۳) اس سلسلے میں انہوں نے ایک تینی اصول دیا ہے ”اس جہاد میں کامیابی اسی وقت ممکن ہے جب ہوا نے نفس کی مسلسل خلاف ورزی کی جائے اور صراط مستقیم پر پوری جرأۃ اور صبر کے ساتھ قائم رہا جائے۔“ (۱۰۶)

اس کے بعد انہوں نے اتباع الشہوہات کے عنوان کے تحت مادیت پرستوں کے نظریہ آزادی اور شہوت پرستی کا درکاریہ اور اس شہوت پرستی کی تباہ کاریوں کو پیش کیا ہے۔ پھر ایک عنوان قائم کیا ہے من تجارب المریبین اور کتب تصوف سے استفادہ کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ کے معاصر اور حریف صوفی ابن عطاء اللہ اسکندری کے اقوال کے تحت نفس بحثیں کی ہیں۔ ہر قول کو پہلے ایک عنوان دیا ہے اور اس کے بعد پھر اس کی جدید لب و لبجے میں تفہیم و تشریح کی ہے۔ یہ عنوانات اس طرح ہیں: بے جامشتہت شہرت کی ہوں، اللہ کے حوالے، شیطان کا مکر، اپنے رب پر اعتماد کرو، لوگوں سے نامیدی، کاملین کا نقش، اپنے نفس سے ڈرو، اللہ کے سامنے عاجزی، مادیت کے قیدی، عبودیت کی حقیقت، عابدین کی خطا میں، احسان صرف اللہ کا ہے، اپنی حقیقت سے غافل مت ہو، اپنے مالک کے حقوق کو پہچانو، زندگی ایک شغل ہے اور حسابہ نفس۔ الغرالی نے ان عنوانات کے تحت حضرت ابن عطاء اللہ اسکندری کے اقوال نقل کر کے ان کی بڑی نفسی تشریح و توضیح اور عصر حاضر میں ان کی بڑی خوب صورت و دل پذیر تیقین کی ہے۔ ”مادیت کے قیدی (المحبوسون فی سجن المادة) کے ذیل میں منکرین خدا اور غافلین خدا کو خالق کے وجود کے اقرب اور احساس کی دعوت وی ہے۔ اس مضمون میں یہ بات بھی آگئی ہے:

”بعض فلاسفہ بعض متصرفہ کو آپ یہ کہتے پائیں گے کہ وہ ہر چیز میں خدا کو دیکھتے ہیں۔ یہ تغیر درست ہے اگر ان کی مراد یہ ہے کہ وہ خدا کے آثار و شواہد دیکھتے ہیں۔ لیکن اگر ان کی مراد خالق و مخلوق کا اتحاد ہو، یا وحدۃ الوجود ہو، جیسا کہ بعض جھوٹے کہتے ہیں تو یہ تغیر اتفاق سے یا تک باطل ہے اور یہ قول اللہ اور رسولوں کا انکار ہے۔“

واضح رہے کہ وحدۃ الوجود کی مطلق جمایت یا مخالفت میرے نزدیک کوئی معنی نہیں رکھتی، کیوں کہ ایمان و کفر کے مسائل میں یا احوال باطن کے مسائل میں معانی سے بے پروا الفاظ کو لے کر جنگ کرنے نہ تو داشمنی ہے اور نہ ہی انصاف، میں نے اکثر یہ دیکھا ہے کہ جو لوگ وحدۃ الوجود کو درست قرار دیتے ہیں ان کی مراد بھی درست ہوتی ہے اور جو اسے باطل قرار دیتے ہیں ان

ترجمہ: ڈو گن کاک  
ترجمہ: اشرف الکوثر مصباحی

وہ بین مذاہب و بین ثقافت مکالمہ، سائنس، جمہوریت، اور روحانیت کی حمایت تبلیغ کرتے ہیں، جب کہ تشدید اور مذہب کو سیاسی رنگ دینے کی مخالفت و تردید کرتے ہیں۔ ساتھ ہی تہذیب کی کشمکش کے مابین پر امن دنیا بنانے کے لیے تہذیب کے اتحاد کو بڑھا دیتے ہیں۔ انسانیت کے تعلق سے اخوت و محبت، ہمدردی اور زندگی سے متعلق جملہ متعلقہ امور میں وسعت ظرفی کے مظاہرے کے سبب بعض لوگوں کے نزدیک ”عہد حاضر کے روی“ کی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ مذکورہ صفات کی دلیل کے لیے ان کا ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں:

”اتنے متھل بن جاؤ کہ تہہاری آنوش اور تہہار اسایہ عاطفہ سمندر کی طرح بکار بن جائے۔ انسانی صفات یعنی اعتماد اور محبت کے نمونہ اور روح روایت بن جاؤ۔ دنیا میں کوئی بھی ایسی بے چین اور پریشان روح نہ رہنے پائے، جہاں تم نے محبت کا یاتھ نہ بڑھایا ہو، یا اب تک جس کے بارے میں تم نے سوچا ہو۔“ (فتح اللہ گولین، Criteria or

(Lights of the way, London, Truestar- زیر نظر تحقیقی اور جامع مقالہ ہوٹن یونیورسٹی، امریکہ کے ڈو گن کا ک (Dogan Koc نے ”Gulen's Interpretation of Sufism“ کے نام سے لکھا ہے۔ اس میں انہوں نے تصوف کے حوالے سے اس مذکورہ عبقری و نابغہ روزگار تخصیص کے فہم و نظریہ اور ان کے تصوف کو مغرب کی بے مہار تصوف سے قبل کراکر دل چسپ نتیجہ اخذ کیا ہے جو پڑھنے سے تعلق رکھتا ہے۔ اس مقالے کے توسط سے تصوف کے تعلق سے گولین کا نظریہ بھی سامنے آ جاتا ہے۔ آنے والے صفحات میں اسی مقالے کا تجزیہ ترجمہ نہ رکار دیا ہے۔ چوں کہ جو الہ جات کی تمام کتابیں انگریزی یا ترکی زبان میں ہیں اس لیے ان کو جوں کا توں رکھا گیا ہے۔ گولین کے تعلق سے مزید معلومات کے لیے Wikipedia اور Google ویب سائٹ [www.herkul.org](http://www.herkul.org) کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔ مزید

گولین اور ان کے نام سے منسوب موسومنٹ کا شہرہ مغرب میں سماجی ماہرین علوم کا ایک دلچسپ موضوع بن گیا ہے۔ بالخصوص اس تحریک کی تعلیمی اور بین مذاہب سرگرمی ان لوگوں کی توجہات کو مبذول کرنے کا سبب بنتی ہے۔ گولین تحریک کی طرف سے کی جانے والی اسلام کی تشریع و تبیہ، مغرب کے تعلق سے ان کی وسعت ظرفی، کھلاپن، روایت پسندی اور جدیدیت کے

## فتح اللہ گولین اور تصوف

### گولین کے افکار اور مغربی تصور روحانیت پر ایک نظر

فتح اللہ گولین ترکی میں ارض روم (Erzerum) کے ایک روحانی گھرانے میں پیدا ہوئے۔ اسلامی علوم و فنون اور تصوف کی تعلیمات اپنے علاقے کے مشہور زمانہ علماء صوفیہ، مثلاً اور کے محمد لطفی آندری وغیرہ سے حاصل کی۔ گولین ترکی کے ایک سنبھالی، خفی مسلم اسکالر، مصنف، شاعر، مشیر، فعال تعلیمی رہنمای اور مبلغ ہیں۔ وہ انسانی اقدار کی عالمی سماجی تحریک ”Hizmet“ (خدمت) یا ”گولین موسومنٹ“ کے بانی و محرک اعلیٰ کی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ ان کی تحریک طلبہ و طالبات، اہل علم، تا جرین، پیشہ ور، عوامی حکام و عہدے داران، دفتری و انتظامی کارکنندگان، غیر ہرمند کارکنان، مرد و خواتین اور بڑھے و جوانوں پر مشتمل ہے۔ یہ ٹیم ترکی اور دنیا کے ایک سو سے زائد ممالک میں مختلف طریقے سے خدمات انجام دے رہی ہے۔ جس سے بالخصوص تعلیمی مراکز، اسکول، کالجز، ہاسپیشل، بڑے امدادی ادارے، اشاعتی مقامات اور میڈیا ای اداروں نے ایک ٹھوں اجتماعی شکل اختیار کر لی ہے۔ بائیں سبب ۲۰۰۵ء میں فتح اللہ گولین کو Foreign Policy Magazine کے ذریعہ دنیا کے ٹاپ سو عوامی دانش ور (Public Intellectuals) کی فہرست میں شامل کیا گیا تھا۔ ان تمام کے باوجود گولین خود کو سماجی، اصلاحی تحریک کا مغضض رضا کار بتاتے ہیں۔ ان کے بیشتر اوقات مطالعے، تصنیف و تالیف، عبادت، گوشہ شنی اور طبی احتیاطی تدابیر میں گزرتے ہیں۔ وہ اپنے ایک قول ”Living to let others live“، یعنی ”دوسروں کو جیونے دینے کے لیے ہیجنا“ کے لیے ہمیشہ مشہور ہے ہیں۔

کرنے میں جو مشکلات پیش آ رہی ہیں اس کا سارا خدصوفی ازم کی تعریف و توضیح سے جا کر ملتا ہے۔ گولین کی صوفی ازم سے جو مراد ہے وہ مغربی فہم اور اصطلاح تصوف کے مسلم نقادوں سے مختلف ہے۔ صفحات کی قلت اور صوفی ازم کی مغربی تعبیر اور مسلم ناقدین تصوف کے درمیان سماجی و تاریخی اختلاف کے سبب اس مقالہ میں صرف تصوف کی مغربی تعبیر کا گولین کی تعبیر تصوف سے خاص طور پر قابل کرنا مقصود ہے۔ (صوفی ازم کی عربی اصطلاح تصوف ہے جو غالباً معنی میں مماثل ہے۔) صوفی ازم کی جڑیں پورہ سو سالہ اسلامی تاریخ میں موجود ہیں۔ لیکن مغرب میں اس کا داخلہ یقیناً بھی ہوا ہے اور یہ داخلہ بھی منتخب، متعصب، نوآبادیاتی نظریہ رکھنے والوں کے ذریعے ہوا ہے۔ مغرب میں تصوف کے حوالے سے کارل ارنست (Carl Ernst 1996) کے تفصیلی مطالعے سے اس موضوع پر روشنی پڑتی ہے اور یہ مطالعہ بتاتا ہے کہ تصوف کی مغربی فہم کے مطالعے سے اس طرح مختلف ہے۔ ارنست کے مطابق یہ کہنا غلط ہو گا کہ اسلامی تصوف کو مغرب میں تصوف (روحانیت) ہے۔ Ernst کے مطابق یہ کہنا غلط ہو گا کہ اسلامی تصوف کو مغرب میں اچھی طرح سمجھ لیا گیا ہے۔ اسلامی تصوف کے ابتدائی مطالعے میں یورپی اسلامی باخصوص برطانوی نوآبادیاتی مستشرقین نے اسے صوفی ازم کا نام دے کر اسلام کی بجائے اسے ایک الگ زمرے میں رکھا ہے۔ ارنست آخی جزء "ism" کو مغربی ارادوں اور عزائم کی علامت کے طور پر دیکھتے ہیں جس سے یہ اشارہ ملتا ہے کہ تصوف اسلام کے سخت گیر قانونی ڈھانچے پر ایک خارجی اضافہ ہے۔ ارنست یہ بھی اشارہ کرتے ہیں کہ نوآبادیاتی تھببات اور اس زمانے کے مذہبی نسلی نظریے نے اس خیال کی حوصلہ افزائی کی کہ اسلام ایک روحانیت مختلف سامنے مذہب ہے، جس طرح یہودیت روحانیت مختلف ہے۔ لہذا کوئی بھی متصوفانہ اور روحانی نظریہ عیسائیت اور بدھ مت کی طرح کسی خارجی ذرائع سے ہی درآمد کیا گیا ہو گا۔ صوفی ازم کو ثابت نگاہ سے دیکھا جاتا ہے، مگر اسے اسلام مختلف سمجھا جاتا ہے۔ اس کی بنیاد (Lt. James William Graham) یقینت چیس و لیم گراہم کے سب سے پہلے مطالعے "A Treatise on Sufism or Mahomeden Mysticism" (تصوف یا مسلم غامضیت پر علمی مقالہ) میں ملتی ہے۔ اس کی اشاعت 1859 میں ممبئی کی Literary Society کے تحت ہوئی اور یہ مطالعہ ایک دوسرے نوآبادیاتی افسروں میں منتشر ہوا۔ جملہ سر جان مالکام (Sir General Malcom) کی گزارش پر کیا گیا تھا۔

ارنست (Ernst 1997) اپنی ایک دوسری تحقیق میں مزید گہرائی میں جاتے ہوئے اس نقطہ نظر کو واضح کرتے ہیں کہ اصل میں صوفی ازم کی اصطلاح برطانوی مستشرقین کی جانب سے

بائیکی امتزاج نے ان افراد کو اچانک مغرب اور اسلام کے مابین تنازع اور کشمکش کے حل کی عمدہ راہ دکھائی ہے، جو اس تحریک سے وابستہ افراد سے ملے ہیں۔ محققین نے تحریک کے عناصر اور اس کے محرکات کی توضیح و تشریح کرنے کی کوشش کی ہے۔ یاوز (Yavuz 2004) کا کہنا ہے کہ گولین تحریک ترکی میں اسلام کا ایک ایسا نیا ماذل پیش کرتی ہے جو جمہوریت اور جدیدیت سے برس پیکار نہیں ہے اور جس میں اناتولین (Anatolian) اسلامی فہم کا عکس بھی ہے۔ اراس (Aras) اور کاہا (Caha-2000) نے اشارہ کیا ہے کہ عثمانی تحریک فہم نے گولین کی اسلامی تشریح و تعبیر کو یہ صورت بخشی ہے لیکن دیگر لوگوں نے اسے خود گولین کی قیادت کا اثر بنتا یا ہے۔ وہ محققین جنہوں نے اس تحریک کا مطالعہ کیا ہے وہ اس بات پر متفق ہیں کہ صوفی اخلاقی اقدار کا تصور اس تحریک کا مرکز و محور ہے۔ گاکیک (Gokcek-2005) کے مطابق گولین اس کے عام طور پر سمجھے جانے والے معنی میں صوفی سلسلے کے بانی نبیں البتہ وہ جدید دنیا میں ایک صوفیانہ زندگی کے لیے بنیادی اصول کی بنیاد ڈالنے والے ہیں۔ اس تحریک کا رشتہ اور اس کی مماثلت تو صوفی روایات سے ہے لیکن صوفی سلسلے سے اس کا جو امتیاز ہے، اس کی وجہ سے بعض اسلامی جانب سے اس تحریک کو "نیم صوفی"، "صوفی متعلق" (Kim 2005) یا "مابعد تصوف تحریک" (a v u z 2 0 0 4) کا نام دیا جا رہا ہے جب کہ دوسری جانب ڈیمیس (Williams 2005) اور یاوز (Yavuz 2004) اس کے تبعین کو صوفی سلسلہ کی بجائے "سماجی تحریک بتاتے ہیں" ازایتیہ او زدالگ (Elisabeth Ozdalga 2005) بھی کہتے ہیں کہ یہ ایک "سوشل نیٹ ورک" ہے جو کہ روایتی صوفی خانقاہوں سے مختلف ہے۔ اگرچہ تصوف کے اثرات کی مقدار کے سلسلے میں محققین مختلف آرائیں پھر بھی ان لوگوں کا اس بات پر اتفاق ہے کہ تحریک کی تشكیل میں صوفی ازم کا اہم مقام ہے لیکن اس ایک تغیر پذیرش کے لیے اس تحریک اور اس کے محرکات کی وضاحت ناممکن ہے۔

وہ کون سے لازمی عناصر تھے اور اس کی تعریف کس طرح کی گئی اور اس نے کیوں ان محققین کے دماغ کوشکش میں ڈال رکھا ہے جنہوں نے اس تحریک کو کوئی نام دینے میں مشکلات کا سامنا کیا؟ اس کی وضاحت کے لیے مزید چھان بین اور تلاش و تحقیق کی ضرورت ہے۔ مغربی عوام اور اسلامی دنیا میں تصوف کی تعریف مختلف ہے۔ اسی طرح مسلم دنیا میں بھی مختلف تعبیر و تشریح ملتی ہیں۔ تصوف کی مختلف تعبیر کے ساتھ گولین کا خود کے بارے میں صوفی شیخ اور اس کے تبعین کا صوفی سلسلہ ہونے سے انکار اس مسئلہ کو مزید بالجھادیتا ہے۔

میرا خیال ہے کہ گولین تحریک کی تعریف و توضیح اور صوفی ازم سے اس کے رشتے کو بیان

### اصلی چہلو

اور Sofi ایسے الفاظ ہیں جو اسلامی اصطلاح میں صوفی ازم کے تبعین کو بتانے کے لیے استعمال کیے جاتے ہیں۔ لفظ کی ابتداء کے تعلق سے مختلف دعووں کے سبب اختلاف پیدا ہوتا ہے۔ وہ لوگ جو دعویٰ کرتے ہیں کہ صوفی ازم لفظ صوف (اون)، safra (روحانیت) اور صرفت و شادمانی (یا safvat) صرفت (صفائی، طہارت) سے مانوذ ہے۔ وہ لفظ Sofi کے استعمال کی موافقت کرتے ہیں۔ اور دوسرے جن کا یقین ہے کہ یہ لفظ صوفہ (چوتھہ) سے آیا ہے جو اسے لفظ Sofi (منہجی جذبہ) سے ممتاز کرنا چاہتے ہیں وہ Sofi کے بجائے استعمال کرتے ہیں (گولین، ۱۹۹۹ء)۔ صوف (صوفی ازم) کی اصطلاح کا مانوذ کوئی بھی اصل اور بنیاد ہو سکتی ہے لیکن گولین صوفی ازم کی بنیاد اور ابتداء کے بارے میں اسلام کی بجائے کسی بھی نسبت اور تعلق کا بالکل یہ انکار کرتے ہیں مثلاً عیسائی اور یونانی فلسفہ (گولین ۱۹۹۹ء)۔ جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا کہ کچھ لوگوں نے دعویٰ کیا تھا کہ یہ اصطلاح یونانی الفاظ Sophia یا Sophos سے مانوذ ہے جس کے معنی wisdom یعنی حکمت و دانائی کے ہیں۔ لیکن گولین اس لفظ کے دانستہ غلط استعمال کو ذکر کرنے کے علاوہ صوفی طرز زندگی اور یونانی فلسفے کے مابین عملی اور لازمی فرق اور اختلاف کو دکھاتے ہیں:

”اسلام سے قبل بعض ہندو اور یونانی فلاسفہ نے ذاتی تزکیہ و تطہیر کے لیے مختلف طریقوں کو اپنالیا اور مادی و جنسی خواہشات اور دنیاوی کشش کے خلاف مجاہدہ کیا۔ لیکن صوفی ازم اس روشن اور طور طریقوں سے لازماً مختلف ہے۔ مثال کے طور پر صوفیہ اپنی پوری زندگی مناجات، مسلسل عبادت، خدائے کامل کی بندگی، ضبط نفس اور عاجزی و اعسارتی کے ذریعہ اپنی ذات کے تزکیہ و تطہیر کی پیاس کو بچانے میں صرف کر دیتے ہیں، جب کہ قدیر فلسفہ ان اصول و ضوابط اور اعمال و معاملات میں سے کسی پہچی عمل نہیں کرتے۔ ان کے ذاتی تزکیہ نفس کو ”اگر وہ واقعتاً اس کے مستحق ہیں کہ اسی طرح سمجھا جائے“ تو بھی عام طور پر وہ ان کے اکثر لوگوں میں عجز و اعسارتی اور ذاتی تزکیہ و تطہیر کی بجائے تکبیر، غرور اور وعونت و خودسری کا موجب و سبب بنے ہیں۔“ (گولین، ۱۹۹۹ء، ص: ۲۵)۔

### تاریخی چہلو

گولین کی صوفی ازم کی فہم و تعبیر اس کی اصطلاحات کی بجائے اس کے اسلامی تاریخی فروع و ارتقا میں اپنی مخصوص شکل و صورت اور زیادی اختیار کرتی ہے۔ گولین (۱۹۹۹ء) صوفی ازم کو اسلام کے تاریخی فروع و ارتقا میں فن کی حیثیت سے دیکھتے ہیں۔ اسلام کے ابتدائی زمانے میں، منہجی احکام باضابطہ لکھے ہوئے نہیں تھے۔ باس سبب، عقیدہ، عبادت اور روزمرہ کے متعلق احکام پر عمل

دی گئی تھی۔ وہ ایک ایسا لفظ چاہتے تھے جو اسلام کی مختلف تعلیم کی مختلف جہات کی کماہ، وضاحت کر سکے، ساتھ ہی تمام متفق، روایتی اور گھسے پڑے رویے سے احتراز کر سکے۔ چنانچہ انہوں نے اس لفظ کو پرکشش، حسب منشأ اور خوش گوار پایا اور اسے اسلام سے منسوب کر دیا۔ حالانکہ Chittick (1999) کے مطابق اس اتہامی رویے کو بھی انہیں مستشرقین نے پھیلایا ہے۔ جب لفظ Sofi یا Sufi (صوفی ازم کے تبعین) کے اصل مادہ اور اس کی ابتداء کے تعلق سے گولین بحث کرتے ہیں تو وہ اس مغربی اپروج کو بھی ظاہر کرتے ہیں۔

کچھ لوگوں نے استدلال کیا ہے کہ لفظ Sophia یعنی الفاظ Sophia یا Sophia سے Sofi مانوذ ہے جس کے معنی Wisdom یعنی حکمت و دانائی کے ہیں۔ میرا خیال ہے کہ یہ یورپی محققین کی جعلسازی اور تحریک سازی ہے جو اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ صوفی ازم کا مانوذ بدی یہ ہے اس لیے یہ غیر اسلامی ہے۔ (ص: ۲۳)

مغربی عوام میں صوفی ازم کی غلط نمائش نے عام لوگوں کو ٹھیک اسی اپروج کی طرف مائل یا رہنمائی کی ہے جو بدها ازم اور یوکا مشرقی فلسفوں کے تعلق سے پائے جاتے ہیں۔ اس کی وجہ سے کچھ غیر مسلم صوفی مغربی سماج میں ظاہر ہوئے جو صوفی نساب کے مطابق استغراق اور گیان و دھیان میں مصروف تھے لیکن اسلام قبول نہیں کیا اور کچھ تو ایسے ہیں جو خدا کا تصور بھی نہیں رکھتے۔ اس غیر مسلم صوفی ڈھانچے نے وہابیوں اور سلفیوں کی راہ ہموار کی کہ وہ صوفی ازم کے تعلق سے اپنی زہرا فشانی کو ثابت کر سکیں۔ جس نے بقیہ مسلم دنیا میں صوفی ازم کے تعلق سے احتیاط اور چونکے پن کی فضلا قائم کر دی۔ لیکن یہ صحیح نہ ہوگا کہ مغربی تحقیقی مطالعات میں آئے والی تبدیلیوں کو جاگرنا کیا جائے۔ مغربی دنیا میں صوفی ازم کے حالیہ مطالعے نے بہت ہی معروضی اور غیر نوآبادیاتی رخ اختیار کر لیا ہے۔ مثال کے طور پر Ernst Lings اور Chittick کو دیکھا جاسکتا ہے۔

صوفی ازم کو کماہ، سمجھنے اور گولین کی تحریک میں اس کے کردار اور اس کے مقام کی وضاحت کے لیے، گولین کے صوفی ازم کی فہم اور ان کے نظریہ کو اسلامی صوفی اصطلاحات کے ذریعہ مزید عمدہ طریقے سے تعریف و توضیح کی ضرورت ہے۔ اپنی کتاب ”Kalbin Zumrut“ جو دو جلدیں میں ہے اور جس کا ترجمہ سب سے پہلے ”Emerald Hills of Tepeleri“ کے نام سے شائع ہوا تھا اور پھر اہم نظریات کو ”Practice of the Heart“ کے نام سے شائع کیا۔ اس میں گولین نے عنوان سے توجہ کیا ہے لیکن کبھی بھی صوفی ازم کی اصطلاح کو استعمال نہیں کیا۔ کتابوں کے ترجمے میں نام کی تبدیلی ناشر کا عملی نظریہ ہو سکتا ہے۔ کیوں کہ انگریزی تاریخیں صوفی ازم کی اصطلاح استعمال کرتے تھے۔

گولین صوفی ازم کی تعریف و تشریح میں نہایت ہی اختیاط برستے ہوئے وضاحت کرتے ہیں کہ اگرچہ یہ علوم مختلف طرق (فطی طور) سے استعمال ہوتے ہیں لیکن ان تمام کی منزل اور مقصد ایک ہی ہے۔ ”خداتک پہنچنا۔“

صوفی ازم کی تعریف ”باطنی صداقت، یا پراسراریت“ کے علم یا انسان کی ”روحانی حالت و کیفیت“ کے علم یا ”آغاز و ارتقا“ کے علم کی حیثیت سے کرنے کا یہ مطلب نہیں کہ یہ دیگر مذہبی علوم سے بالکل مختلف ہے۔ (گولین، ۱۹۹۹ء، ص: ۲۱)

گولین کی تعریف میں، اسے سمجھنے کے لیے قلب ایک لازمی کردار ادا کرتا ہے۔ اسلامی علم کی حیثیت سے صوفی ازم کا قلب قلب کی طرف ہے لیکن وہ جسم اور دماغ کا بھی احترام کرتا ہے۔ صوفیہ کے مطابق قلب تمام حذبات اور عقلي و روحانی شعبہ جات کے مرکزی حیثیت سے ایک انسانی صداقت ہے۔ قلب کی روحانی صحت یا پرے جسم کی صحت یا یا کے لیے ناگزیر و حیات آفریں ہے۔ ایک حدیث نبی (ص) جو صوفی ازم کو سمجھنے میں کلیدی کردار ادا کرتی ہے۔ اس طرح یہاں کی جاتی ہے کہ جسم میں ایک گوشت کا لوقتھر ہے اگر یہ صحت یا پرے ہے تو پورا جسم صحت یا پرے رہتا ہے اگر یہ بیمار اور خراب ہو گیا تو پورا جسم بیمار اور خراب ہو جاتا ہے۔ ہوشیار ہنا! وہ حصہ قلب ہے۔ (بخاری، ایمان، ص: ۲۹؛ مسلم، مساقات: ۷۷)

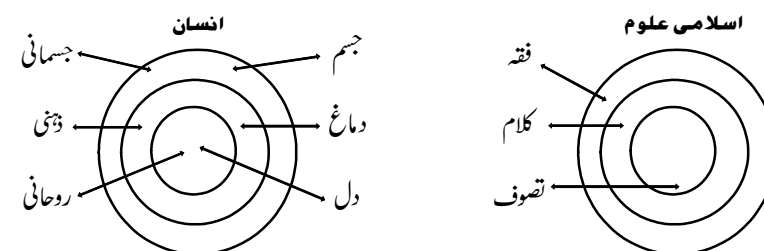
صوفیہ قلب کو خدا کے ادراک اور مشاہدے کے نقطہ نظر سے دیکھتے ہیں۔ ارض روم (Erzurum) کے ایک عظیم صوفی، ابراہیم حقی جس سے گولین بہت زیادہ متاثر ہیں، اس طرح بیان کرتے ہیں:

قلب خدا کا گھر ہے؛ اس میں خدا کے علاوہ جو کچھ بھی ہے اسے صاف کرو۔ تاکہ ارم الراجحین، شب میں اپنے محل میں نازل ہو سکے۔ خدا فرماتا ہے۔ ”نہ تو جنت اور نہ ہی زمین میں مجھ کو سمو سکتی ہے، وہ ایک خزانہ ہے جو کہ خود قلب سے قلب میں چھپا ہے۔“ (گولین، ۱۹۹۹ء، ص: ۲۲)

گولین (۱۹۹۹ء)، قلب کو انسانی جسم کے روحانی زاویہ کی حیثیت سے دیکھتے ہیں جو کہ براہ راست خدا کی فصل، نہایت واضح، نادر و با وقار اور سچی زبان ہے۔ مختصر یہ کہ خدا کی جستجو کے لیے نہایت ہی لازمی آ لے ہے؛ یہی وہ صاف و شفاف آئینہ ہے جہاں خدا کے نور کا عکس و پرتو پڑتا ہے۔

جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا کہ یہ دوسری اور تیسرا صدی کے بعد کا زمانہ تھا جب مسلمانوں نے اسلام اور سیرت نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کے مختلف پہلوؤں پر توجہ دینا شروع کر دیا تھا، جس کے ویلے سے مختلف اسلامی علوم و فنون وجود میں آئے مثلاً (فقہ، حدیث، تفسیر، کلام اور تصوف وغیرہ) ہر علم نے جب بھی تمام پر عمل کرنے کی کوشش کی تو قرآن و سنت کے متلقہ حصہ پر توجہ مرکوز رکھی۔ اسلامی

اور زبانی سرگرمی نے لوگوں کو اسے حفظ کرنے کی رغبت فراہم کی تھی۔ لیکن بالآخر علاما اور اسکالرز نے ان زبانی حفظ شدہ ذخیرہ علم کو تحریری شکل میں تالیف کرنا شروع کر دیا۔ ایسا کر کے، ان لوگوں نے مذہبی احکامات کو اس وقت فوقيت دی، کیوں کہ یہ مسلمانوں کی انفرادی و اجتماعی زندگی میں نہایت اہم اور بنیادی مسائل تھے۔ یہ اسلامی علوم کے آغاز کا زمانہ تھا، فقہا نے اسلامی قانون اور اس کے احکام پر مشتمل کتابوں کو جمع کر کے باقاعدہ شکل میں جمع کر کے مرتب و مدون کیا، محمد شین نے احادیث اور سنت کو روایج دیا اور متفکمین نے مسلم عقائد وغیرہ کی طرف توجہ کی جب کہ بعض اسکالرز نے خارجی سرگرمیوں کو موضوع بحث بنایا، تبھی صوفی ماہرین نے مذہبی صداقت یعنی خالص روحانی پہلو اور گہرائی و پہنچائی کی طرف توجہ مرکوز کی۔ قرآن، تفاسیر، محمد شین کی روایات، فقہا کے اخذ کردہ مذاکج کے مطالعے کے ذریعہ صوفی ماہرین نے زہد، روحانیت، ذاتی تزکیہ اور مذہب پر عمل کے ذریعہ اپنی راہ کو مزید ترقی بخٹھی، اور صوفی ازم کو اس کے اپنے طریقے، اصول و قوانین اور اصطلاح کے ساتھ اسلامی سائنس کی حیثیت سے شروع کیا اور پھر روایج بخٹھا۔ بہ لفظ دیگر صوفی ازم شریعت کی روایج بن گئی۔ اول الذکر نے خالص باطنیت کو ملحوظ رکھا جب کہ مؤخرالذکر نے خارجی امور کو۔ گولین (۲۰۰۲ء) کا خیال ہے کہ دین کے مختلف پہلوؤں کی تقسیمات کو انسان کی فطرت و جبلت کے نتیجہ کے طور پر دیکھنا چاہیے کہ انسان اسی شی کو فوقيت دیتا ہے جو عمل کے اعتبار سے عین مناسب اور ملائی ہو۔ ان گروہ بندی کو انسان کی مختلف لیاقت اور رجحانات پر محول کیا جا سکتا ہے کہ بعض نے عملی تعلیمات کو ترجیح دی تو بعض نے عقلي تعلیمات کو، جب کہ کچھ لوگوں نے روحانیت و تزکیہ نفس کی تعلیمات پر توجہ دی ہے۔ لیکن پھر بھی ان تقسیمات اور اختلاف کی بنیاد اور ان کا ماغذہ بھی نبوی طریقہ ہی ہے جو مذہبی ذمہ داریوں کو تین بنیادی حصوں میں تقسیم کرتا ہے جو عمل، علم، اور روح یا جسم، دماغ اور قلب سے مربوط اور ہم آہنگ ہے۔ (Chittick 1999)۔ اسے فطری انسانی ادراک یعنی جسمانی، دماغی اور روحانی خانوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ کسی بھی علم کی طرح اس کے بھی ہر جز میں اسلامی علم کا عنصر پایا جاتا ہے۔ ان فطری تقسیمات اور اسلامی علوم سے ان کے رشتہ اور تعلق کو سمجھنے کے لیے میں نے ذیل میں نقشہ بنایا ہے۔



Chittick 1999) ابتدائی صدی کے مسلمانوں کو اس طرح بیان کرتے ہیں کہ یہ لوگ تھے جنہوں نے خدا سے محبت کی، اس لیے پیغمبر (صلی اللہ علیہ وسلم) کی کما حقة ابیاع کی اور نتیجے میں خدا کے محبوب بنے۔ یہاں تک ان لوگوں نے جوہہ کہرتے تھے اسے کوئی نام بھی نہیں دیا۔ دسویں صدی کے صوفی کامل فشاخی نے اس طرح بیان کیا ہے کہ: آج تصوف کا حقیقت کے بجائے مغض نام رہ گیا ہے لیکن کبھی یہاں کے بغیر ایک حقیقت ہوا کرتی تھی (Chittick, 1999ء، ص: ۵) میں ذکر کیا گیا ہے) (امام) غزالی نے بھی اس حقیقت کو اپنی کتاب *المنقد من الصال* میں ذکر کیا ہے جسے (R.J. McCarthy 2000ء نے) "Al-Ghazali's Path to Sufism" کے نام سے ترجمہ کیا ہے:

تمہاری تعریفات اور اسیاب اور صحت و آسودگی کی حالت و کیفیت کو جانے اور تمہارے صحت مند اور آسودہ ہونے کے درمیان کتنا عظیم اور واضح فرق ہے! (ص: ۵۲)

گولین (1999) کے لفظ میں، صوفی ازم مسلسل ولگا تاریخی کا تاحیات سفر ہے جو خدا تک پہنچتا ہے۔ یہ ایک ایسی لمبی دوڑ ہے جو مستقل مزاجی اور قوت ارادی کے ساتھ دنیاوی عیش اور لطف اندوزی اور انعام و اکرام کی توقعات سے پرے ہو کر بغیر کسی وقفہ اور ٹھہراو کے دوڑی جاتی ہے۔ عملی اعتبار سے تصوف حقیقت کی تلاش اور پھر اس حقیقت کو اپنی ذاتی زندگی میں کامل طور پر برتنے سے عبارت ہے۔ تصوف ایک روحانی زندگی ہے جسے مسلمان جیتا ہے۔

### حاصل

حقیقت میں گولین صوفی ازم یا تصوف کو اسلامی طرز زندگی کے روحانی پہلو کی حیثیت سے دیکھتے ہیں۔ یہ بالخصوص پیغمبر (صلی اللہ علیہ وسلم) اور بالعموم مسلمانوں کی روحانی زندگی ہے۔ نہ تو یہ اسلام سے مختلف ہے اور نہ ہی اس کا کوئی دوسرا مأخذ ہے۔ ان تمام کے باوجودہ، اگر یہ پوچھا جائے کہ کیا گولین ایک صوفی ہیں؟ تو اس مقالے کے تجزیہ کی صورت میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ ایک متصوف ہیں، لیکن اپنے مطابق نہیں، بلکہ وہ متصوف ہیں اس راہ کے مطابق جس پیغمبر (صلی اللہ علیہ وسلم) اور سلف (اصحاب اور اس کے بعد کی دوسل جنہوں نے ان کی ابیاع کی) تھے۔ وہ پیغمبر (صلی اللہ علیہ وسلم) کے مثالی نمونہ اور ان کے اصحاب اور مخلص عشاق کا ابیاع کر رہے ہیں۔ وہی یہ حقیقت ہے جس کی جستجو میں گولین لگے ہیں۔

اس مقالے میں، گولین کے تصوف کی فہم و نظریہ کا مغرب کی غلط تعبیر کے مقابلے میں تجزیہ کیا گیا ہے۔ اس تجزیہ میں تصوف کے تین پہلو (۱) اصطلاحی (۲) تاریخی (۳) اور عملی پر خاص طور سے توجہ دی گئی ہے۔ مجھے تسلیم ہے کہ یہ مقالہ تعارفی معیار کا ہے، جس کے تینوں پہلو اور اس کی نمایاں خصوصیات کو گولین نے بیان کیا ہے۔ جسے مزید گھرائی اور تفصیل سے تجزیہ کرنے کی ضرورت ہے۔

علوم کے مطابق صرف پیغمبر محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہی تمام علوم کے کامل، عامل اور مأخذ ہیں۔ انہوں نے ایسی زندگی گزاری کہ انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں کو نجسیں و خوبی برداشت کر دکھایا۔ لوگوں کو اس بات کو سمجھنے کی ضرورت ہے کہ ان علوم کے درمیان کوئی تنازع نہیں ہے، یہ صرف فوکیت اور اولیت دینے یا مختلف موضوعات پر توجہ کا معاملہ ہے، ابو ہاشم الکوفی (وفات، ۷۷۷ء) پہلے مسلمان تھے جسے صوفی کہا گیا۔ گولین کے مطابق اس وقت تصوف کی شناخت روحانی لوگوں سے ہوتی تھی جو رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے نقش قدم پر چلتے اور ان کے اصحاب کی طرز زندگی کی ابیاع و پیغمروں کی تھے۔ بالآخر صوفیہ نے مختلف محققین کے ماتحت سلسلے بنائے اور سلاسل طریقت (۱۱) میں اصول و ضوابط نافذ کر کے باضابطہ سوسائٹی قائم کی۔ تصوف کے حوالے سے گولین کے نظر یہ وہ ہم کا تعلق بتدائی دور یعنی بالخصوص پہلوی اور دوسری صدی کے اسلام سے ہے۔ ساری یورپا ک (Sarioprak, 2001) گولین کو "اپنی راہ کا صوفی" کہتے ہیں اور اس متوالی صوفی طریق کو بیان کرتے ہیں جسے گولین ابتدائی صوفی اسکالرز میں پاتے ہیں: ابتدائی زمانے کے صوفیوں کا نہ تو کوئی سلسلہ تھا اور نہ ہی کوئی تنظیم و ادارہ، رابعہ، جنید، ماحسی، بشر، غزالی، فرید الدین عطار یہاں تک کہ روی کا بھی کسی طریقت سے کوئی تعلق نہیں تھا پھر بھی وہ لوگ صوفی تھے۔ (ص: ۶)

### علمی پہلو

گولین کے مطابق تصوف کا علمی پہلو، تاریخی و اصطلاحی تعریفات و توصیحات سے زیادہ اہم ہے۔ تصوف مختصر لفظوں میں، اسلام کا روحانی پہلو یا علمی مسلمانوں کی روحانی زندگی ہے۔ گولین کی ذاتی تعریف کے مطابق تصوف روحانی عروج و ارتقا کا تاحیات جاری رہنے والا ایک سلسلہ ہے جو فعال انفرادیت اور موثر و تحرک شرائکت کا مقاضی ہے۔ اس کے لیے تمام نہ ہی اصول و قوانین اور پیغمبر محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے مثالی نمونہ پر گھری نظر ہونا ضروری ہے۔ جو کسی بھی فرد کے لیے خدا کی مسلسل عبادت اور محبت خدا کی حیثیت سے خود شعوری و خود آگاہی میں غرق ہونے کے بعد ممکن یا حاصل ہوتا ہے (گولین، 1999ء)۔ تصوف کا مغزیا مرکز قرآن و سنت ہے۔ خاص طور پر وہ حدیث پاک جو جہاد اکبر (Yavuz, 2004) پر زور دیتی ہے۔ صوفی ازم کی مختلف عملی تعریف و توضیح بیان کرنے کے بعد گولین اس کا خلاصہ اس طرح بیان کرتے ہیں:

تصوف ایک ایسا راستہ ہے جس پر ہر وہ شخص چل سلتا ہے جو فرشتوں کی صفات حاصل کرنے اور رضاۓ الہی کا طرز عمل اپنانے کے لیے خود کو انسانی برائی و مکروہی سے پاک و منزہ کرنے کا اہل ہو، ساتھ ہی خدا کے علم و منشا کے مطابق زندگی جیتا ہو اور نتیجے کے طور پر روحانی فرحت اور سرست و شادمانی حاصل کرتا ہو۔ (گولین، 1999ء، ص: ۱۶)

November 2005.

(9)–Michel, T. (2005). Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gulen. *The Muslim world*. V95 No:3

(10)–Ozdalga, E. (2005). Redeemer or Outsider? The Gulen Community in the Civilizing process. *The Muslim world*. V95, No:3

(11)–Ozkok, E. (1995). Interview with Fethullah Gulen on 23 January, 1995 .*Hurriyet* Newspaper: Istanbul.

(12)–Saritoprak, Z. (2001)"Fethullah Gulen: A sufi in his Own way. "Paper delivered at the seminar "Islamic Modernities: Fethullah Gulen and Contemporary Islam, "Georgetown University. 26-27 April 2001.

(13)–Willaims, I.(2005). An Absent Influence? The Nurcu/ Fethullah Gulen Movements In Turkish Islam and their potential influence upon European Islam and global education. Paper delivered at the conference "Islam in the Contermporary world: The Fethullah Gulen Movement in Thought and Practice"Rice University. 12-13 November 2005.

(14)–Yavuz, H. & Espesito, J. (2003) Turkish Islam and the Secular State: The Gulen Movement, Syracuse University Press: New York

(15)–Yavuz, H. (2004). Interview Hakan Yavuz, The Gulen Movement: a modern expression of Turkish Islam, *Religioscope*: 21 Jul 2004

كتابات

(1)–Aras & Caha, (2000). Fethullah Gulen and His Liberal "Turkish Islam" Movement. *MERIA Journal* V4, No:4

(2)–Chittick, W. (1999). Sufism: Name and Reality, In "Merton & Sufism: The Untold story" edited by Rob Baker and Gray Henry. *Fons Vitae*: Louisville, KY

(3)–Ernst, C.W. (1996) Preface in Sells, M. (1996) *Early Islamic Mysticism*. Paulist Press: New York

(4)–Ernst, C. W (1997) *The Shambhala Guide to Sufism*. Shambhala; 1st edition.

(5)–Gokcek, M (2005). Gulen and Sufism, paper delivered at the conference "Islam in the Contemporay world: The Fethullah Gulen Movemnet in Thought and Practice "Rice University, 12-13 November 2005.

(6)–Gulen, M. F. (1999). *Key Concepts in the Practice of Sufism*. The Fountain: Fairfax,

(7)–Gulen, M. F. (2004) *Key Concepts in the Practice of Sufism*, *Emerald Hills of the Heart*. Revised Edition. The Fountain :Fairfax,

(8)–Kim, H., (2005). F.Gulen and Sufism: A contemporary Manifestaion of Sufism, paper delivered at the conference "Islam in the Contemporary word : The Fathullah Gulen Movement in Thought and Practice" Rice University, 12-13

اواقف میں شامل کیا خاص طور پر مسجد عمرو بن عاص جو افریقہ کی قدیم ترین مسجدوں میں سے ایک شمار کی جاتی ہے کو اوقاف کے تحت شامل کیا اور اخوان اسلامیں کے سرکردہ رہنماء علامہ شیخ غزالی کو اس مسجد کا خطیب مقرر کیا۔

### جرات مندی

ڈاکٹر عبدالحیم محمود اپنی تعلیم مکمل کرنے کے بعد جب واپس اپنے وطن واپس آئے تو اس وقت مصر میں صدر جمال عبدالناصر کی حکومت تھی۔ شیخ اس وقت کوٹ اور پینٹ کا استعمال کرتے تھے۔ کسی موقع سے جمال عبدالناصر نے علماء پر بڑی سخت تقدیم کی اور یہ کہہ کر ان کا مذاق اڑایا کہ یہ لوگ فتوے اس لئے دیا کرتے ہیں تاکہ انہیں مرغ کی ٹانکیں مل سکیں!۔ شیخ کو جب یہ بات معلوم ہوئی تو انہوں نے بڑی سنجیدگی سے اس مسئلہ پر غور کیا اور اس کا مناسب حل انہوں نے یہ سمجھا کہ مغربی بس ترک کر دیا جائے اور ازہری بس نزیب تن کیا جائے چنانچہ جمال عبدالناصر کا رد کرنے کی غرض سے انہوں نے ازہری بس پہنچنا شروع کر دیا اور اپنے ہم عصر علماء اور اصحاب کو بھی اس کی تلقین کی۔ شیخ کا یہ موقف جمال عبدالناصر کے جملوں کے رد میں ایک طرح کی تحریک بن کر سامنے آیا جس سے اس وقت کے علماء کا وقار بلند ہوا اور جامعۃ الازہر کی قدر و منزلت میں غیر معمولی اضافہ ہوا۔

شیخ الازہر کے منصب پر جب فائز ہوئے تو صدر انور سادات کی دور حکومت تھی۔ انور سادات نے اپنے اگلوں کے نقش قدم پر چلتے ہوئے بعض اسلامی قانون خاص طور پر طلاق کی تعداد معین کرنے اور تعدد ازدواج کو روکنے کا قانون پاس کیا۔ شیخ نے نہایت جرأتمندی کے ساتھ یہ کہا: لا قيود على الطلاق الا من ضمير المسلم، ولا قيود على التعدد الا من ضمير المسلم ” ومن يعتضى بالله فقد هدى الى صراط مستقيم ” (آل عمران: ۱۰۱)

طلاق اور تعدد ازدواج کا مسئلہ مسلمانوں کے ضمير پر منحصر ہے، اللہ کے راستے پر جو مضمبوطی عمل پیرا ہو، ہی صراط مستقيم پر گامزن ہے۔

سادات نے اپنے ایک منظر کو بھیجا کہ شیخ کو سمجھایا جائے۔ شیخ نے اپنا استفسی پیش کر دیا۔ سادات کے پاس قانون واپس لینے کے علاوہ کوئی اور چارہ کار نہیں تھا۔ اس نے بڑی حکمت سے نئے قانون کا بل واپس لے لیا۔ پھر شیخ نے منصب پر بحال ہو گئے۔ اس طرح کے کئی واقعات ہیں جن سے شیخ کی جرأتمندی اور زہد و تقوی کا کاپیتھے چلتا ہے۔ میرے خیال میں بیسویں صدی کے نصف اخیر میں ڈاکٹر عبدالحیم محمود علماء ربانیں کی حقیقی تصور ہیں۔

## امام عبدالحیم محمود اور تصوف التفکیر الفلسفی فی الاسلام کے حوالے سے

مصر کی سر زمین صدیوں سے زرخیز رہی ہے۔ چوتھی صدی ہجری میں جامعۃ الازہر کے قیام کے بعد اور اس سے پہلے سے آج تک بیکاروں ایسے علماء، محققین، صوفیہ اور مشائخ نے اس سر زمین پر جنم لیا ہے جن کا نام تاریخ میں سنہرے حروف سے لکھا جاتا ہے۔ علامہ، شیخ ڈاکٹر عبدالحیم محمود بیسویں صدی کے ان نامور مصری محققین میں ایک ہیں جنہوں نے اپنے اسلاف کی وراثت کی قدر پوری طرح سمجھا اور بعد میں آنے والی نسلوں کے لئے نشان را چھوڑ گئے۔ اعلیٰ تحقیق، شفافیت، جدت پسندی، جوانہر دی اور بے باکی عبدالحیم محمود کی امتیازی صفتوں میں سے ہیں۔ میں اپنے اس مختصر مضمون میں ڈاکٹر صاحب کی زندگی کا ایک مختصر تعارف پیش کروں گا اس کے بعد تصوف سے متعلق ان کی بحث کا خلاصہ پیش کروں گا۔

ڈاکٹر عبدالحیم محمود کی پیدائش اور نشوانی کی گھرانہ میں ہوئی۔ جامعۃ الازہر میں داخلہ لیا اور سکندری تک کی تعلیم مکمل کی اس کے بعد اعلیٰ تعلیم کی غرض سے پیرس کا سفر کیا جہاں انہوں نے ۱۹۲۰ء میں ڈاکٹریت کی ڈگری حاصل کی۔ مصر واپس لوٹنے کے بعد جامعۃ الازہر شریف میں مختلف عہدوں پر فائز رہے حتیٰ کہ مجمع البحوث الاسلامیہ کے سکریٹری منتخب ہوئے، کچھ دنوں بعد مصری حکومت کی جانب سے وزارت اوقاف کا قلعدان ان کے سپرد کر دیا گیا اور ۱۹۲۷ء میں شیخ الازہر بن گئے۔ مجمع البحوث، وزارت اوقاف اور مشیختہ الازہر جیسے اہم عہدہ کی ذمہ داری نے انہیں آزادی کے ساتھ کام کرنے کا موقع عطا کیا اور ان موقعاً اور عہدوں سے پوری طرح استفادہ بھی کیا۔ مجمع البحوث الاسلامیہ کوئی جہت عطا کیا اور اس کے شعبوں کو پوری منظم و مر بوط کیا، اس کے لیے خاص عمارت کی زمین بھی منظور کروالی۔ وزیر اوقاف کا عہدہ سنبھالنے کے بعد مختلف مسجدوں کو

## علم تصوف

ڈاکٹر عبدالحیم محمود نے پیوس کے زمانہ تعلیم میں مغربی طرز افکار سے بہت کچھ حاصل کیا۔ ایک طرف تو وہ ازہری ہونے کے ساتھ ساتھ قدیم ترین اسلامی ملک کے باشندے تھے دوسری طرف مغربی ملک میں ایک عرصہ گذار کر پی اپنے ڈی کی ڈگری مکمل کی، جس سے انہیں مشرق و مغرب کو سمجھنے میں بڑی مدد ملی۔ مسلمانوں کے آپسی اختلافات، کثر فرقے اور مذہب کا بڑا گہرا مطالعہ کیا اور بالآخر تصوف اور صوفیا کے منہج سے واپسی اختیار کی۔ بلکہ انہوں نے دیگر موضوعات پر قلم اٹھانے کے ساتھ ساتھ علم تصوف پر بھی سیر حاصل گنتگو کی ہے۔ تصوف بطور سلوک اور تصوف بطور راجحات پر جامع تحریر قلمبند کیا، ان موضوعات پر مستقل رسالے، اور کتابیں تصنیف کیں، تصوف کی قدیم کتابوں پر مقدمے تحریر کئے اور ان تحریروں میں تصوف کی کھلے الفاظ میں حمایت کی اور مسلمانوں اور مستشرقین کی طرف سے اٹھائے جانے والے سوالوں کا بھرپور رد کیا۔ امام غزالی کی کتاب المتفق من العمال پر تصوف سے متعلق ان کا جامع مقدمہ موجود ہے جس کی روشنی میں یہ معلوم ہوتا ہے کہ بنیویں صدی کی نصف اخیر میں بھی ایسے دانشوار اور جدید تعلیم سے راشناش علماء موجود تھے جنہوں نے تصوف کی پروزور حمایت کی اور پہنچا گل دہل اس سے واپسی کا اعلان کیا۔ مقدمہ کے بعض نکات کا خلاصہ قارئین کی خدمت میں پیش ہے۔

### لفظ "تصوف" کا اہتفاق:

ڈاکٹر عبدالحیم محمود نے افلاطون کے قول سے استدال کرتے ہوئے لکھا ہے کہ انسان جب ذاتیات سے عاری ہو جاتا ہے تو وہ روحانیت سے لطف و اندوزہ ہوتا ہے، اسی مرتبہ کو "تصوف" سے تغیر کرتے ہیں۔ انسان کی اس حالت کی تصویریشی کے لئے لفظ "تصوف" کے انتخاب پر علماء کے نزدیک بڑا بڑا درست مباحثہ موجود ہے، اس لفظ کی اصلاحیت اور اس کے اشتھاق کے بارے میں متعدد نظریات پائے جاتے ہیں۔ اس مختصری تمهید کے بعد انہوں نے لفظ تصوف کی اصل اور مشتقات سے متعلق بڑی تحقیقی بحث کی ہے جس کا خلاصہ یہ ہے:

"لفظ "تصوف" سے متعلق سب سے قدیم رائی بیرونی کی ہے، اس کا ماننا ہے کہ یہ لفظ یونانی کلمہ "سوف"، بمعنی حکمت سے محرف ہو کر "صوفیہ" ہو گیا ہے۔ بیرونی نے لکھا ہے: بعض یونانیوں کا خیال تھا کہ حقیقی وجود کا ثبوت علت اول کے لئے ہی ہے کیونکہ وہ ذاتی طور پر کسی کا محتاج نہیں۔ جو کسی کا محتاج ہوا اس کا وجود حقیقی نہیں بلکہ خیالی ہے اور علت اول کا حقیقی وجود ہی صحیح نظریہ ہے۔ یہی رائی "صوفیہ" کا ہے اور یہ حکماء کی جماعت ہے کیونکہ یونی زبان میں "سوف" کا معنی حکمت ہے۔ اسی اصل کی طرف نسبت کی وجہ سے فلسفیوں کو "بیلا سویا" کہا جاتا

ہے کیونکہ اس کا معنی ہے "حکمت سے محبت کرنے والا"۔ مسلمانوں کا ایک طبقہ اس رائی سے قریب نظر آتا ہے اس لئے انہوں نے اپنے آپ پر اس لفظ کا اطلاق کیا۔ اس جماعت کے کچھ افراد کے نزدیک اس لفظ کی معرفت مجبول تھی اسلئے انہوں نے اپنے آپ کو اصحاب صفت کی طرف منسوب کر دیا۔ پھر اس کے بعد اس کے مأخذ میں تبدیلی کی گئی اور اسے "صوف المیوس" سے مشتق مان لیا گیا۔

یہ تو تھی بیرونی کی رائی جس کا خلاصہ ڈاکٹر عبدالحیم محمود نے ذکر کیا۔ بیرونی کی رائی کا ذکر کرنے کے بعد ڈاکٹر موصوف نیا سپر کڑی تقدیم کی اور ایک معمنکہ خیز توضیح سے اسے تعبیر کیا لکھتے ہیں۔

"بیرونی کی رائی اس وقت درست ہو گئی جب یہ تسلیم کیا جائے کہ لفظ "تصوف" کا رواج اسلام میں اس وقت ہوا جبکہ یونانی کلمہ "سوف" کی معرفت مسلمانوں کو ہوئی۔ اگر یہ بات صحیح ہے تو یہ کہا جائے گا کہ اس لفظ کی معرفت مسلمانوں کو تقریباً تیسری صدی ہجری کے نصف میں ہوئی جبکہ اس لفظ کی معرفت مسلمانوں میں تیسری صدی ہجری سے بہت پہلے ہو چکی تھی بلکہ صاحب المدع کے مطابق تو یہ لفظ عہد جاہلی سے موجود تھا"۔

اس تعلیق اور تقدیم کے بعد ڈاکٹر موصوف کہتے ہیں کہ اگر بیرونی یہ بات صحیح نہیں تو پھر لفظ "تصوف" کے اصل اور اشتھاق سے متعلق کون سی بات صحیح ہوگی۔ اس بارے جتنے نظریات ہیں وہ سب کو معلوم ہے۔ صاحب رسالہ اللشیر یہ نے ان تمام نظریات کا ایک ایک کر کے جائزہ لیا ہے اور پھر سب کو لیکھت رکر دیا ہے، ان کی بحث کا خلاصہ یہ ہے:

۱۔ ایک رائی یہ ہے کہ "تصوف" صوف سے مانوڑ ہے، جب کوئی اونی کپڑا ہبہ لیتا ہے تو اس کے لئے "تصوف" کا لفظ استعمال کرتے ہیں۔ لیکن اس قول پر اعتراض یہ کیا جا سکتا ہے کہ اونی لباس پہننا تو صوفیہ کا ہی خاصہ نہیں تھا۔

۲۔ مسجد بنوی کے باہر چبوڑہ (صفہ) کی طرف نسبت کی وجہ سے انہیں صوفی کہا جاتا ہے۔ شیری کہتے ہیں یہ بات بھی اس لئے درست نہیں کہ "صفہ" کا اسم منسوب صوفی کے وزن پر نہیں آتا ہے۔

۳۔ یہ لفظ "صفاء" سے مانوڑ ہے۔

قشیری کہتے ہیں کہ عربی لغت اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ اس لفظ کا اشتھاق "صفاء" کو تسلیم کیا جائے۔ (حاشیہ میں اس کی وجہ ذکر کرنا ہے)

۴۔ اس کا اشتھاق لفظ "صف" ہو سکتا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ صوفیہ صفاء باطن اور مراقبہ الہی کی وجہ سے پہلی صاف میں شمار کئے جاتے ہیں۔

ڈاکٹر عبدالحیم محمود کہتے ہیں کہ اس نظریہ کے مؤیدین یہ دکھانا چاہتے ہیں یہ کہ اسلامی تصوف افلاطونی فلسفہ کی پیداوار ہے، جبکہ یہ نظریہ سرے سے باطل ہے۔ اپنے قول کی تائید میں ڈاکٹر زکی مبارک کی رای پیش کرتے ہیں:

”عرب اپنی زبان کی حفاظت کا بہت زیادہ خیال رکھتے تھے۔ جو غیر عربی الفاظ عربی میں شامل ہوتے اس پر بھی ان کی پوری نگاہ رہتی تھی، لہذا اگر لفظ ”تصوف“ یونانی لفظ ” Sofya“ سے ماخوذ ہوتا تو یقیناً بہت ساری عربی کتابوں میں اس کا ذکر ملتا۔

اسی طرح یونانی لفظ ” Sofya“ کا معنی حکمت ہے۔ قدیم یونانیوں کے نزدیک فلسفہ علم طبیعت سے متعلق ہے۔ یونان کے بہت سارے فلسفی اطباء (حکیم) تھے۔ عربوں نے جب ترجمہ کیا تو ” طب“ کا نام حکمت رکھا اور آجتنک لفظ حکیم کا معنی ” طبیب ہی سمجھا جاتا ہے۔ فلسفہ کا نام بھی عربوں نے حکمت رکھا اور اپنی کتابوں میں تاریخ احکام کے طور پر اس کا ذکر کیا، لہذا عربوں نے ” Sofya“ سے فلسفہ اور علم طب حاصل کیا۔ جہاں تک روحانی حکمت کا تعلق ہے تو یہ بہت دور ہے کہ کہا جائے کہ عربوں نے یہ یونانیوں سے حاصل کیا کیونکہ ان کے خیال میں یونانی تو ہتوں کے پیچاری تھے۔ یہ تسلیم کر لینے میں کیا حرج ہے کہ یونانی لفظ ” Sofya“، جس کا معنی روحانی حکمت ہے کا اصل مأخذ لفظ ” صوف“ ہے جو عرب میں بہت پہلے سے موجود تھا۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ تصوف عربوں میں بہت قدیم سے موجود تھا، یہی عیسائیت کی بھی بنیاد ہے، اونی کپڑا پہننا زہد کی علامت سمجھا جاتا تھا لہذا ایسا ممکن ہے کہ عربی لفظ ” صوف“ یونانی بتکدوں میں روان حمام پا گیا ہو۔ لہذا جو لوگ تصوف کو افلاطونی فلسفہ کا مصدر سمجھتے ہیں یہ ایک عجیب و غریب نظریہ کے حامی ہیں۔“

اکثر محققین کا دوسرا نظریہ یہ ہے کہ لفظ ” تصوف“ کا مأخذ ” صوف“ ہے۔ ڈاکٹر عبدالحیم کہتے ہیں کہ میرے نزدیک بھی یہی نظریہ قابل قبول ہے۔ جیسا کہ قبیص پہنے والوں کے لئے ” قبیص“ بولتے ہیں اسی طرح اونی کپڑا پہننے والوں کے لئے ” تصوف“ کہا جاتا ہے۔ میرے علاوہ یہ نظریہ شیخ مصطفیٰ عبدالرازق، ڈاکٹر زکی مبارک اور مستشرق مر جلیوت کا بھی ہے۔ اس لفظ سے بظاہر شکلی تصوف کا اشارہ ملتا ہے لیکن ہرگز اس کا یہ مطلب نہیں کہ تصوف اشکال اور مظاہر کا نام ہے۔ کوئی ضروری نہیں کہ لفظ کا جو اصلی معنی ہو وہ یہ اس سے مراد بھی لیا جائے۔ معنی اصلی میں کبھی تبدیلی بھی آسکتی ہے اور بالکل ایک الگ معنی بھی اس سے مراد لیا جاسکتا ہے۔ کچھ آگے لکھتے ہیں:

میرا خیال اور میرے علاوہ بہت سارے دوسرے محققین کا خیال ہے کہ لفظ ” تصوف“ کا

قشیری کہتے ہیں کہ معنی کے اعتبار سے تو یہ اشتہاق صحیح معلوم ہوتا ہے مگر یہاں عربی لغت اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ ” صف“ سے ” صوفی“ کا اشتہاق تسلیم کیا جائے۔ لفظ ” تصوف“ اور صوفی سے متعلق علم قشیری کی رای ذکر کرنے کے بعد ڈاکٹر عبدالحیم محمود لکھتے ہیں:

غرضیکہ علامہ قشیری کے نزدیک قیاس اور اشتہاق کے اعتبار سے عربی زبان اس کی اجازت نہیں دیتا کہ مذکورہ چاروں جوہوں میں سے کسی کو بھی اس کا اصل قرار دیا جائے۔ قشیری کا خیال ہے کہ اس نام کے استعمال کا اغلبہ اس جماعت پر ہو گیا ہے اس لئے ایک شخص کو ” جل صوفی“ اور پوری جماعت کو ” صوفیہ“ کہا جاتا ہے۔ اسی طرح جو شخص اس راستہ پر چلتا ہے اس کو متصوف اور پوری جماعت کو متصوف کہا جاتا ہے۔

یہ تو متفق ہیں کی رای کا خلاصہ تھا لیکن آپ ضرور یہ جاننا چاہیں گے کہ جدید محققین کی رای اس لفظ کے اشتہاق سے متعلق کیا ہے، لہذا ہم ذیل میں جدید محققین کی رای کا خلاصہ پیش کرتے ہیں:

شیخ عبدالواحدی حنفی کے حوالہ سے لکھتے ہیں:

” لفظ ” صوفی“ کے اشتہاق اور اس کی اصل سے متعلق بے شمار فرضی نظریات موجود ہیں، کسی ایک کو دوسرے پر ترجیح نہیں دی جاسکتی، ان میں سے کوئی ایک بھی قابل قبول نہیں ہے۔“ تھی بات یہ ہے کہ یہ ایک علامتی نام ہے اور اس کی توجیہ کرنا چاہیں تو اس کے حروف کے نمبر کو دیکھا جاسکتا ہے۔ ان حروف کے نمبر اور ” الحکمة الالھیہ“ کے حروف کے نمبر ایک دوسرے کے مماثل ہیں۔ لہذا حقیقی صوفی ایسا شخص ہو گا جس کی پیوچ حکمت الہی تک ہو چکی ہو گی اور جسے عارف باللہ کہا جاتا ہے، لہذا امکان نہیں کا دار و مدار حقیقی صوفی پر ہی مختص ہے۔“

ڈاکٹر عبدالحیم محمود اس پر پیرا کر لگاتے ہوئے لکھتے ہیں:

یہ ایک ایسی تشریح ہے کہ جس کی تائید اور جس کا رد مقتضی دلائل کی روشنی میں مشکل ہے۔ کچھ لوگ بغیر دلیل کے اس سے استھناد پیش کرتے ہیں اور دوسرے لوگ اس توجیہ کو قابل جست تسلیم نہیں کرتے۔ شیخ عبدالواحدی کی رای سے قطع نظر اس لفظ کے اشتہاق سے متعلق دو نظریات پائے جاتے ہیں ایک نظریہ تو یہ وہی کا ہے جو لفظ ” صوف“ کو اس کی اصل ماننے کے لئے تیار نہیں اور جس کے قائل وون ہام مستشرق ہیں اور دوسرے محققین نے بھی اس کو قبول کیا ہے، محمد لطفی جمعہ بھی تائید کرنے والوں میں سے ایک ہیں، ان کا ماننا ہے:

” اگر لفظ ” صوفی“ کا اشتہاق صوف کو مان لیا جائے تو صوفیہ کی جماعت حکمت و فضیلت سے خالی ہو جائے گی“۔

بھی آگئی ہے۔ گرچہ یہ بحث مقدار کے اعتبار سے ایک صفحہ سے بھی کم ہے گرمتقطیت سے پوری طرح لبریز اور عقلانیت سے بھر پور ہے۔ انہوں نے لکھا ہے کہ مشرق و مغرب کے جو موئین میں تاریخ فلسفہ قلم کرتے ہیں ان کا طریقہ کارنہایت غلط ہے، کیونکہ وہ ابتداء میں ہی بحث کو دو قسموں میں منحصر کر دیتے ہیں۔ بعد میں آنے والے حق قطع نظر اس سے کوئی تیسری قسم کی طرف متوجہ ہو یا تو ایک قسم کو ثابت اور دوسری قسم کا رد کرنے میں لگ جاتا ہے۔ جس قسم کا رد کرتا ہے اس میں بعض ایسے گوشے اور دلائل بھی موجود ہوتے ہیں جو کبھی صحیح بھی ہوتے ہیں مگر اس کا مقصود چونکہ اس قسم کا رد کرنا ہوتا ہے لہذا اس ضمن میں وہ بعض صحیح فکر اور دلائل کی طرف بالکل متوجہ نہیں ہوتا۔ اور اگر حمایت کرتا ہے معتقد میں کی تقلید کا اراز اس کے سرخوپ دیا جاتا ہے۔ ڈاکٹر عبدالحیم محمود کا کہنا ہے کہ یہ طرز بحث و تحقیق کی غلطی ہے، جس سے انسان کسی رای کا حامی ہو کر اس سے متعصب ہو جاتا ہے اور اس کے ثابت یا رد کرنے میں لگ جاتا ہے پھر دونوں ہی صورت میں وہ تقلید سے باہر نہیں ہو پاتا۔ اس تہبید کے بعد وہ مثال سے اس مسئلہ کو سمجھاتے ہیں، جس کا خلاصہ یہ ہے:

”انسانی نفس کے لئے عقلی اعتبار سے دو ہی قسمیں ہیں۔ یا تو اس کے لئے ہمیشہ کی بقاء کا ثبوت ماناجائے گا یا اس پر فنا کا حکم لگانا پڑے گا۔ کوئی تیسری قسم آپ نہیں دیکھیں گے۔ ایک مفکر جب بحث کے لئے قلم اٹھاتا ہے تو دو میں سے کوئی ایک قسم کی حمایت ضروری ہے۔ اب اگر کوئی مسلمان فلسفی اپنا مطالعہ کی روشنی میں انسانی نفس کے لئے ہمیشی کا قول کرے تو فلسفہ کی تاریخ قلم کرنے والے مورخ چیخ پڑیں گے اور کہیں گے یہ تو افلاطونی نظریہ ہے۔ اگر انسانی نفس کے فنا کا قول کیا تو وہ کہیں گے کہ یہ تو اس طک کا نظریہ ہے۔۔۔“

اسی طرح اگر کسی مسلمان فلسفی نے کہا کہ صفاء نفس کی بنیاد پر انسان روحانیت کے اعلیٰ درجہ پر فائز ہو جاتا ہے تو موئین فلسفہ کہیں گے کہ یہ تو افلاطونی نظریہ ہے جو جدید افلاطونیوں سے ماخوذ ہے۔ اور اگر کسی نے انکار کیا تو بڑی تیزی سے کہدیں گے کہ یہ تو اس طک کا نظریہ ہے۔۔۔

ڈاکٹر موصوف لکھتے ہیں کہ یہ تو چند مثالیں ہیں مگر معاملہ بہت ہی غمین ہے اور یہ لوگ حقائق سے بالکل تجاوز کر جاتے ہیں اور جب اسلامی تہذیب و ثقافت کی بات ہوتی تو ان کے انکل پچکا اور بھی ٹھکانہ نہیں ہوتا۔ چنانچہ ان کا ماننا ہے کہ اسلامی تصوف غیر اسلامی تہذیب و ثقافت کا نتیجہ ہے۔ اسلامی فلسفہ یونانی فلسفہ کی تقلید ہے اور اسلامی قوانین روی قوانین سے ماخوذ ہے۔۔۔

کچھ آگے لکھتے ہیں:

ایک اور مثال کے ذریعہ میں سمجھانا چاہتا ہوں کہ ان موئین کے تجاوزات کس حد تک پہنچ چکے ہیں۔ یہ بڑا واضح مسئلہ ہے کہ زہد اور تصوف قرآن کریم، حدیث نبوی اور رسول کریم کی ذاتی

عام معنی جو ہم سمجھتے ہیں وہ مراد نہیں بلکہ اس کی وضع اصل میں اس لئے ہوئی ہے تاکہ دنیا سے کنارہ کشی پر اس کی دلالت ہو سکے اور یہ زہاد و عباد اور دنیا سے کنارہ کشی کرنے والوں کی علامت بن گیا۔ دنیا سے کنارہ کشی کا خیال بہت قدیم ہے، بعض لوگوں نے اسے دینی انداز سے اپنایا تاکہ دینی شعور کا احساس ہو سکے۔ اس کا ثبوت ہمیں قرآن سے بھی ملتا ہے۔

جب سے انسان کا وجود اس دنیا میں ہے دین کا وجود بھی اسی وقت سے ہے۔ ان زاہدؤں نے دیکھا کہ اونی لباس زیب تن کرنا بظہر اہان کے مقاصد کی طرف اشارہ ہے جو نہایت آسان اور رخصی بھی ہے لہذا انہوں نے اسی لباس کو اپنی علامت بنالیا۔ جو سرد موسم میں کافی ہوتا ہے اور جو جلد پرانا بھی نہیں ہوتا اور نہ ہی پھٹتا ہے لہذا انہوں نے اس پر اکا استعمال کرنا شروع کر دیا اور اس لباس کا استعمال کرنے والے عرب معاشرہ میں زاہدین کے نام سے معروف ہو گئے۔ ملخصاً کچھ آگے لکھتے ہیں:

لفظ ”صوف“، کا انتساب ”صوف“ کی طرف کا مطابقت رکھتا ہے۔ یہ لفظ اپنے حروف اور نغمات کے اعتبار سے بہت سارے ان الفاظ سے مطابقت رکھتا ہے جن کا تصوف سے بڑا گہرا تعلق ہے۔ مثلاً لفظ ”صفاء“ کی طرف اس کا منسوب ہونا اس لئے واضح ہے کہ اس میں صفاء قلب اور طہارت باطن کا معنی پایا جاتا ہے۔

لفظ ”صف“ سے اس کی مناسبت اس طرح واضح ہے کہ دشمنوں سے جہاد کے وقت یا نفس سے جہاد کے وقت صوفیہ سب سے آگے رہتے ہیں۔

صفہ سے اس کی مناسبت اس طرح سمجھیں آتی ہے کہ صحابہ کرام کی ایک جماعت مسجد نبوی کے باہر اس چبوترہ پر اپنا شبور و زگزار کرتی تھی جس نے اپنے آپ کو پوری طرح اللہ کے حوالہ کر دیا تھا۔

یونانی لفظ ”سوفیا“ کا معنی خاص طور پر غیب کی معرفت ہے، اور لفظ ”صوفی“ کا عربی میں ایک سے زیادہ معنی ہے جس سے اس کے اصل میں اختلاف ہو گیا اور مختلف نظریات سامنے آگئے۔ یہ اختلافات اور لفظ میں غموض توفیق الہی کا نتیجہ ہے جس نے تصوف کو کسی خاص معنی میں مخصوص نہیں کیا بلکہ اس کے مختلف معانی اور مظاہر کی طرف اشارہ کر دیا۔ ملخصاً

تصوف خالص اسلامی ہے

ڈاکٹر عبدالحیم محمود نے اپنی کتاب ”التفکیر الفلسفی فی الاسلام“ میں فلسفی اور فلسفہ سے متعلق بڑی تفصیلی اور تحقیقی گفتگو کی ہے۔ فلسفہ کی تاریخ پر قلم اٹھانے والے علماء کے طریقہ کار پر بھی ایک تدقیدی تجزیہ پیش کیا ہے۔ اس ضمن میں تصوف کے اسلامی اور غیر اسلامی ہونے کی بحث

٢-العقل وهو مبني على الحسن، فاقد كذاك.  
 ٣-النصوص الدينية لا تؤدي بنا الى نوع من المعرفة غير المباشرة، او الى التسليم، او التفويض، وليس ذلك من المعرفة المباشرة في شيء... هل معنى ذلك أن المعرفة فيما يتعلق بالآلهيات غير ممكنة؟ هل معنى ذلك أن الغطاء لا يمكن أن يكشف عن الحجب؟ وأنه لا سبيل الى المعرفة الحقيقة المباشرة؟

ذلك ما لا نقول به. ماليسيل اذا الى المعرفة؟.

ما وراء طبيعت کی معرفت کے طریقے احساس، عقل یا قرآن و سنت کے نصوص ہو سکتے ہیں۔ احساس کی جہاتک بات ہے تو اس سے ما وراء طبیعت یا غیبات کا حصول ناممکن ہے۔ عقل کا دارو مدار احساس پر ہی ہے اور احساس خود غیبات تک پہنچنے میں ناکام ہے تو عقل کی رسمائی وہاں تک کیسے ہو سکتی ہے۔ قرآن و سنت کے نصوص سے بھی پوری طرح معرفت حقیقی یا ما وراء طبیعت یا غیبی امور کا حصول نہیں ہو سکتا۔ ان نصوص کی روشنی میں زیادہ سے زیادہ ہم تسلیم و رضا کے خواگر بن سکتے ہیں یا مسائل کی حقیقت کو علم الہی کے سپرد کر سکتے ہیں، اس سے کسی طرح بھی بلا واسطہ معرفت کا حصول نہیں ہو سکتا۔

کیا اس کا یہ مطلب سمجھا جائے کہ الہیات متعلق مسائل کی معرفت ممکن ہی نہیں؟ یا اس کا معنی یہ ہے کہ اس ارزو موز سے نفاب کشائی نہیں ہو سکتی؟ اور یہ کہ حقیقی معرفت تک بلا واسطہ رسمائی کے تمام راستے بند ہیں۔؟ ہمارا کبھی بھی یہ دعویٰ نہیں کہ معرفت الہی تک پہنچنے کے تمام راستے بند ہو چکے ہیں۔ آخر وہ کو نہ راستہ ہے جس سے معرفت الہی حاصل ہوتی ہے؟ اس سوال کے جواب میں ڈاکٹر عبد الحکیم محمود نے سیرت رسول کا ایک مکمل باب مختلف سیرت نگار کی تابوں کے حوالہ سے نقل کیا ہے اور رسول کریم ﷺ پر آنے والی وحی کا خاص طور پر تذکرہ کیا۔ اس کے بعد معرفت الہی تک پہنچنے کے راستہ کا بیان ان الفاظ میں کیا:

هذه الحياة التي هداه الله لها [لا علم الكلام ولا الفلسفة العقلية] هي التي رسمت لنا الطريق الى الله: طريق الكشف، طريق الالهام، طريق لا بصيرة، بل طريق المشاهدة، على ما يرى الصوفية.

وهذه الحياة التي علمناها عن الرسول ﷺ اجمالاً، قد فصلها الصوفية أدق تفصيل، وبينوها بياناً سيكولوجياً غاية في الأحكام، يتدرج مع الإنسان خطوة خطوة، حتى يصل به إلى درجة لا نقول إنها النهاية لـ ليس لمعرفة الله

زندگی کے اثرات کی پیداوار ہیں۔ اس حقیقت کے واضح ہونے کے باوجود مستشرقین اور ان کی اتباع کرنے والے بعض مشرقی تحقیقین اسلام میں زہاد و تصور کے مصادر سے متعلق بحث و نقاش کرتے ہیں۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ زہاد و تصور عیسائیت سے ماخوذ ہے، کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ فرسوں کے مذهب پر اس کی بنیاد ہے، بعض دوسروں کا خیال ہے کہ ہندوستانی عقیدہ اس کا مصدر ہے جبکہ کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ زہاد و تصور کی جڑیں جدید افلاطونی نظریات سے ملتی ہیں۔

غرب سے لے کر شرق تک کے موئین اس بحث و نقاش میں پوری طرح کو گئے جس نے انہیں اس ثابت شدہ حقیقت سے غافل کر دیا کہ زہاد کی ابتداء اسلام کی ابتداء کے ساتھ ساتھ ہے، تصور کی نشانہ اسلام کے نشانے کے ساتھ ساتھ ہوئی، اسلامی قوانین قرآن کے وجود کے ساتھ وجود میں آئے اور یہ سارے مسائل قرآن سے ماخوذ ہیں، رسول کریم ﷺ ان کی عملی تطبیق کی زندہ مثال ہیں اور یہی حال صحابہ کا بھی ہے۔ (التغیر الفلسفی فی الإسلام، صفحہ ١٩٥)

الحق أن التصور عربى اسلام، كما أن القرآن [الذى يستمد منه أصول

التصوف] عربى اسلامى . وإذا كان التصور يستمد من القرآن ، فمن الطبيعي أن لا يوجد قبل أن يفهم القرآن ، ويفسر ، ويتدبر . ولقد فسر القرآن أولاً لغويًا، ومنطقياً ،

وكلامياً ولكن تفسيره صوفياً اقتضى موروز من لتأمله في عمق وشمول -

حقیقت یہ ہے کہ تصور کی بنیاد عربی اور اسلامی ہے، جیسا کہ قرآن جس سے کہ تصور کے اصول ماخوذ ہیں، عربی اور اسلامی ہے۔ جب یہ واضح ہو گیا کہ تصور کا مأخذ قرآن ہے تو یہ بات بھی بدیہی طور پر ثابت ہو جاتی ہے کہ تصور کی سمجھ فہم قرآن اور تدبر سے پہلے ممکن نہیں۔ قرآن کی تفسیر اولاً لغوی اعتبار سے کی جاتی ہے، پھر منطقی اعتبار سے اور پھر کلامی اعتبار سے مگر اس کی صوفی تفسیر قرآن اور تدبر قرآن پر مختص ہے جس کے لئے ایک لمبا زمانہ درکار ہے۔

### طريقة معرفت

معرفة الہی کے مکانہ طریقے کیا ہو سکتے ہیں؟ اس پر ڈاکٹر عبد الحکیم محمود نے مفصل بحث کی ہے۔ اہل منطق و فلسفہ کے بیان کئے گئے طریقوں کو معرفت الہی کا ذریعہ مانے سے انکار کر دیا ہے اور دلائل کی روشنی میں یہ ثابت کیا کہ کشف اور الہام ہی ایک ایسا طریقہ ہے جس سے حقیقی معرفت تک رسمائی ہو سکتی ہے اور صوفیہ کرام نے انبیاء کرام سے بطور وراثت سے حاصل کیا ہے۔ اپنی بحث کا غلام اس الفاظ میں لکھتے ہیں:

١-الحس عاجز عن الوصول بنا الى المغيبات، فاننا لا نحسها.

نهاية] يكون مابعدها بعيدا كل البعد عن ادراك الطيائع البشرية العادلة، فلا يمكن التعبير عنه ببيان المقال.

وهذه الطريقة سماه الصوفية: معارج القدس، وسموه منازل السالكين ومدارج السالكين، ومنازل الأرواح، وهو عبارة عن المقامات والأحوال التي يسلم كل مقام منها إلى ما بعده، وكل حال منها إلى الذي يليه، حتى يصل الإنسان إلى أقرب، والمشاهدة، ويسترعرق في ملوكوت، يسمى على الوصف. رسول كريم ﷺ كي يأيي زندگي تھي جس کا تعلق نتو علم کام سے ہے اور نہ فلسفہ اور عقل سے۔ یہی وہ زندگی ہے جس نے ہمارے لئے معرفت الہی کے راستوں کی نشاندہی کی ہے جسے کشف، الہام، بصیرت اور صوفیوں کے مطابق مشاہدہ کہا جاتا ہے۔

یہ زندگی جس کا علم ہمیں رسول کرم ﷺ کے حوالے سے اجمالا ہوا ہے صوفیوں نے نہایت باریکی کے ساتھ اس کی تفصیلات پر روشنی ڈالی ہے اور ایسے نفسیاتی طریقہ سے بیان کیا ہے کہ انسان اس پر تدریجی عمل کے ذریعہ ایک ایسے مقام پر پہنچ جاتا ہے جسے یہ کہنا درست نہیں ہوگا کہ وہ آخری مقام ہے کیونکہ معرفت الہی کی کوئی حد نہیں، تاہم ایسے درجہ پر فائز ہو جاتا ہے کہ جہاں سے بشری طبیعت کے ادراک سے پوری طرح دوری ہو جاتی ہے جس کا بیان لفظوں میں کرنا مشکل ہے۔ اس راستہ کا نام صوفیوں نے معارج رکھا ہے۔ اسی کو منازل، مدارج سالکین اور منازل ارواح سے بھی تغیر کرتے ہیں۔ یہ ایک ایسا مقام ہے جس سے متصل ایک دوسرا مقام ہے اور اس سے متصل ایک دوسرا۔ اس طرح انسان قرب اور مشاہدہ کے مرتبہ پر پہنچ جاتا ہے اور عام ملکوت میں مستقر ہو کر کھو جاتا ہے۔

الحاصل ڈاکٹر عبد الحليم محمود میوسی صدی کے ان ربانی علماء میں سے ایک ہیں جنہوں نے مشرق و مغرب کی تہذیب و ثقافت سے پوری طرح سیرابی حاصل کرنے کے باوجود تضوف کو حقیقی علم اور معرفت الہی کا ذریعہ سمجھا اور پناگ دیاں اس کی حقانیت کا اعلان بھی۔ تصوف کی حقانیت اور صوفیہ کے اوراد و اشغال اور منازل پر کتابیں لکھیں جو آئندہ نسلوں کے مشعل راہ ہیں اور تصوف پر اعتراض کرنے والوں کے لئے مفکریہ۔

### مصادر

- ١- مقدمة المنقد من الضلال لللام غزالى۔ مكتبة الجلوس مصر، تيسير اليليش، ١٩٦٢ء
- ٢- التفكير الفلسفى فى الإسلام، ڈاکٹر عبد الحليم محمود، دار المعرفة، قاهره، ١٩٨٢ء

## سید یوسف ہاشم رفاعی اور تصوف

### الصوفية و التصوف فی ضوء الكتاب والسنّة کے حوالے سے

بیسویں صدی میں عالم عرب کی جن ہستیوں نے اہل سنت و جماعت کو علمی اور عملی سطح پر متعارف کرایا، صوفیانہ افکار کی ترویج و اشاعت کی، سلفی علماء کو حق و باطل کے درمیان امتیاز کی دعوت دی ان میں سید یوسف، سید ہاشم، سید احمد رفاعی کا نام نہایت نمایاں ہے، شریعت و طریقت، علم و حکمت، دین و دنیا، عقل و عشق اور خودی و بے خودی یہ سب آپ کی ذات میں مجتمع ہیں۔ آپ کی ذات میں وہ صوفی نظر نہیں آتا جس کی طریقت میں صرف مسٹی احوال ہوتی ہے، اور نہ وہ عالم، جس کی شریعت میں فقط مسٹی گفتار ہوتی ہے بلکہ آپ میں وہ مردم جاہل نظر آتا ہے جس کے رگ و پے میں فقط مسٹی کردار ہے اور ایک مومن مستقیم کی یہی شان و بیچان ہے۔

آپ کی ولادت ۱۹۳۲ء میں ہوئی، آپ نے ”جامعۃ الکویت“، کے شعبہ تاریخ سے فراغت حاصل کی۔ تکمیل تعلیم کے بعد حکومت کے مختلف وزارت اور صدارت کے عہدوں پر فائز رہے۔ آپ حکومت کویت کے وزیر (Minister of state) رہے۔ وزیر مواد خلائقی رہے۔ آپ کویت کے علاوہ دیگر اعلیٰ عہدوں پر فائز رہے۔ کئی اداروں کی ہیئت شپ آپ کے سپردرہی۔ رہے، اس کے علاوہ دیگر اعلیٰ عہدوں پر فائز رہے۔ کئی اداروں کی ہیئت شپ آپ کے سپردرہی۔ پاکستان میں یہیں الاقوامی اسلامی کانفرنس کی مسلم اقلیت کمیٹی کے صدر بھی رہے۔ آپ نے کئی یہیں الاقوامی کانفرسوں میں شرکت کی، مختلف ممالک کا دورہ کیا، کویت میں ”الازھر“ کے طرز پر ہائے سکندری تک کی تعلیم کے لیے آپ نے معہد الایمان الشرعی کی بنیاد رکھی، لاہور پاکستان کے اندر الاتحاد العالمی الاسلامی للدعوة والاعلام کی بنیاد بھی آپ ہی کے ہاتھوں رکھی گئی۔ ۱۹۸۰ء میں بگلاریشی مسلمانوں کی ہر طرح امداد کے لیے الجمیعۃ الکویتیۃ لمساعدۃ مسلمی بیتل جلا دیش قائم کیا، جواب تک سرگرم عمل ہے، کویت کے اندر ”البلاغ“ نامی میگزین جاری کروایا۔ یہ رسالہ مذہبی اور سیاسی امور و معاملات میں اپنی نوعیت کا منفرد اور پہلا رسالہ تھا،

السياسية کے نام سے روزنامہ کا بھی آغاز کرایا۔ ان کارناموں کے علاوہ خدمت خلق کے لیے مختلف ممالک میں مسجدیں بنوائی، ہائیکیوں کھولے اور بائیں ہمہ سلسلہ رفاعیہ کے شیخ طریقت ہیں اور اپنی دیوانیہ (کویت) میں مریدین کو درس تصوف بھی دیتے ہیں۔ آپ نے علمی کارناموں سے بھی اہل علم کے طبقے کو متاثر کیا آپ کی مشہور کتابوں میں خواطر فی السياسة والمجتمع، ادلة اهل السنة والجماعة المسمى الرد المحمک المنیع، سیرة وترجمة الامام السيد احمد الرفاعی، نصیحة لاخواننا علماء نجد خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

سردست سید ہاشم رفاعی کی مشہور و معروف کتاب الصوفیہ والتصوف فی ضوء الکتاب والسنۃ طالع کی میز پر ہے، اسی کتاب کے حوالے سے مصنف کے صوفیانہ افکار و نظریات کا جائزہ پیش کرنا یہاں راقم کا مقصد ہے۔ ذیل میں کتاب کے بنیادی ابواب کا ایک مختصر تعارف پیش کیا جاتا ہے۔ کتاب کی شہر خیال درج ذیل ہیں: (۲)

عرض مؤلف، صوفیہ کی تعریف، تصوف پر ایک سرسری نظر، تصوف کی نشوونما، تصوف کی تعریف و اشتقاق، صوفی کون؟ اسلامی تصوف کا سرچشمہ قرآن اور حدیث نبوی، صوفیہ کا عقیدہ، اشعارہ کون لوگ ہیں؟ اور اس کے مشاہیر علاموں کون ہیں، تصوف و صوفیہ کے حوالے سے اکابر علماء، ائمہ اور حفاظت کے اقوال، اتحاد و حلول کے سلسلے میں اہل تصوف کی رائے، تصوف کے حوالے سے ائمہ اربعہ کی رائے، تصوف کے حوالے سے معاصر علمائے اسلام کی رائے اور ان کے فتاویے: مصر کے دارالافتاق کا جواب (ڈاکٹر شیخ محمد طنطاوی)، مفتی جمہوریہ شام شیخ احمد کفتار و کا جواب، وزیر اوقاف حکومت متحده عرب امارات شیخ محمد بن الشیخ احمد بن شیخ خنزیر جی کا جواب، دارالافتاء اردن کے مفتی شیخ نوح بن سلیمان کا جواب، مفتی جمہوریہ لبنان شیخ حسن خالد کا جواب، دارالافتاء جمہوریہ القمر الاتحادیہ (مفتی محمد بن عبد الرحمن آل الشیخ ابو بکر بن سالم) کا جواب، صوفیہ کرام اور جدوجہد کی زندگی، جہاد فی سبیل اللہ میں صوفیہ کا کردار، صلیبی اور تاتاری جنگوں میں صوفیہ کا حصہ، تصوف سے متعلق کچھ نیادی شکوک و شبہات اور مؤلف کتاب سے اخزو یو۔

کتاب کے خاتمہ میں عرب کے مشہور عالم علامہ ڈاکٹر شیخ محمد سلیمان خرج کا تحقیقی مقالہ بہ عنوان ”صوفیہ کرام کے سلسلے میں سلف صالحین کا موقف“، اور علامہ شیخ محمد صدیق غماری حسni کا ویع مضمون بہ عنوان ”تصوف اسلام کے حقائق میں تیسرا کن“، (یعنی مقام احسان) کتاب کی حیثیت کو مزید تقویت پہنچا رہا ہے۔

اس کتاب میں شیخ یوسف رفاعی نے تصوف کے حوالے سے امت کے سواد اعظم کی آراء و اقوال کے تناظر میں اس بات کو واضح طور پر بیان کرنے کی کوشش کی ہے کہ قدما اور معاصرین نے

تصوف کو نہ صرف پیشیت ”علم و مسلک“، قبول کیا ہے اور اس کی تائید کی ہے بلکہ بیشتر نے اس فن کے اسرار و رموز کسی فن کار (شیخ) سے سیکھے ہیں، اس کو اپنی عملی زندگی کا حصہ بنایا ہے اور اس بادہ کا ذوق حاصل کیا ہے۔ کتاب میں تصوف کے جن نظریات کے حوالے سے انہوں نے اپنا زاویہ زگاہ پیش کرنے کی کوشش کی ہے، ذیل میں انہیں خیالات کا نچوڑ پیش کیا جا رہا ہے۔ واضح رہے کہ شیخ رفاعی کی تمام باتوں سے کلی طور پر اتفاق نہیں کیا جا سکتا تا ہم ہمیں صرف یہاں مطالعہ کا خلاصہ لکھنا ہے نہ کہ کسی قسم کا نقد و جرح، البتہ.....ع

صلائے عام ہے یا ران نکتہ دال کے لیے

### اسلامی تصوف کیا ہے؟

یہ سوال اکثر ذہنوں میں پیدا ہوتا ہے کہ واقعی اسلامی تصوف ہے کیا؟ شیخ رفاعی نے اس کا نہایت شان دار جواب دیا ہے، ان کا کہنا ہے کہ اسلامی تصوف دین خالص اور اللہ کی عبادت کے لیے نیت کو خالص کرنے کا نام ہے اور اللہ کی عبادت صرف ایک رخ سے نہیں کی جاسکتی ہے، اگر اللہ کی عبادت صرف ظاہر میں کی جائے یا صرف باطن میں، تو یہ جادہ اعتدال اور توحید خالص سے انحراف ہے، اس لیے کہ جو شخص صرف باطن پرست ہو وہ زنداق اور شیطان ہے کیوں کہ اس نے شریعت و حکمت کے راستے سے انحراف کیا، یوں ہی جو شخص صرف ظاہر پرست ہو وہ فاسق ہے کیوں کہ اس کی عبادت سچائی اور اخلاص سے خالی ہے اور توحید خالص ان دونوں کے درمیان ہے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: وَذَرُوا ظَاهِرَ الْأَثْمِ وَبَاطِنَهُ (الانعام: ۱۲۰) تم ظاہری اور باطنی دونوں طرح کے گناہوں سے کنارہ کشی اختیار کرو لیجی ہر گناہ کو چھوڑ دو۔ اس میں شرک جلی اور شرک غنی دونوں داخل ہے، شیخ فرماتے ہیں:

”یہ وہ طریقہ ہے جس پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ عمل پیرا تھے۔ یعنی ظاہر اور باطن میں دین پر عمل اور دین کے تینوں شعبوں (اسلام، ایمان اور احسان) میں رسوخ و پچکی، جن کا ذکر اس صحیح حدیث میں وارد ہے جس کے راوی حضرت امیر المؤمنین عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ ہیں،“ (۱)

تصوف کی تعریف کیا ہے؟ صوفی کون ہے؟ اس ضمن میں شیخ نے اکابر صوفیا کے مختلف اقوال پیش کیے ہیں مگر حاصل کلام کے طور پر وہ اپنی رائے کا اظہار اس طرح کرتے ہیں:

”حق یہ ہے کہ تصوف مقام احسان کی تفسیر ہے جو مقام شہود و عیان ہے اور اصطلاحات اصل نہیں ہیں بلکہ اقتبار حقیقت اور جوہر کا ہوتا ہے۔ جب ظاہر کی اصلاح واجب ہے تو باطن کی اصلاح زیادہ ضروری ہوگی۔ اس لیے کہ اس پر اللہ کی نظر ہوتی ہے اور جب بندے کے باطن اور

ولامتحرك ولا ساكن، ولارطب ولا يابس، ولا قشر ولا لاب، ولا شيء من جميع المتضادات المختلفة والمتماثلات، الا وهو مزاد للحق تعالى، وكيف لا يكون مزادا له وهو اوجده؟- فكيف يوجد المختار مالا يريده؟- لاراد لامرها، ولامعقب لحكمه، يوتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء ويضل من يشاء، ويهدي من يشاء، ماشاء الله كان، وما لم يشاء لم يكن۔

”لپس موجودات میں نہ کوئی طاعت ہے نہ نافرمانی، نہ نفع ہے نہ نقصان، نہ غلام ہے نہ آزاد، نہ ٹھڈا ہے نہ گرم، نہ موت ہے نہ حیات، نہ حصول ہے نہ نبوت، نہ دن ہے نہ رات، نہ اعدال ہے نہ میلان، نہ خشی ہے نہ تری، نہ جفت ہے نہ طاق، نہ جو ہر ہے نہ عرض، نہ صحت ہے نہ مرض، نہ خوشی ہے نہ غم، نہ روح ہے نہ جسم، نہ تاریکی ہے نہ روشنی، نہ زمین ہے نہ آسمان، نہ ترکیب ہے نہ تخلیل، نہ قلیل ہے نہ کثیر، نہ نفع ہے نہ شام، نہ سفیدی ہے نہ سیاہی، نہ نیند ہے نہ بیداری، نہ ظاہر ہے نہ باطن، نہ مفترک ہے نہ ساکن، نہ خشک ہے نہ تر، نہ چھلکا ہے نہ گودا، اور نہ مختلف قسم کی باہم متفاہد اور مماثل چیزیں ہیں مگر حق تعالیٰ نے ان کا ارادہ کیا ہے اور وہ ان کا ارادہ کرنے والا کیسے نہیں ہوگا، جبکہ اسی نے انہیں وجود بخشنا؟ جو مختار ہو وہ کسی ایسی شی کو کیسے وجود میں لائے گا جس کا وہ ارادہ نہ کرے؟ اس کے حکم کوئی تالنے والا نہیں اور نہ اس کے فیصلے کو کوئی رکنے والا ہے، وہ جسے چاہتا ہے حکومت عطا کرتا ہے اور جس سے چاہتا ہے حکومت چھین لیتا ہے، جسے چاہتا ہے عزت دیتا ہے جسے چاہتا ہے ذلیل کرتا ہے، جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے، جسے چاہتا ہے گمراہ کرتا ہے جو اس نے چاہا وہ ہوا اور جو اس نے نہیں چاہا وہ نہیں ہوا۔“<sup>(۷)</sup>

شیخ رفای اخیر میں کہتے ہیں کہ: ”شیخ عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ نے جو عقیدہ بیان فرمایا ہی اہل صوفی کا عقیدہ ہے، حق پسند اور منصف جس وقت ان پر غور کرتا ہے تو اسے سوادا عظیم اہل سنت و جماعت کے عقیدے کے مطابق پاتا ہے، بلکہ بعینہ یہی ان کا عقیدہ ہے جس کی تعریف امام طحاوی، جیہے الاسلام امام غزالی اور اخیر میں امام عبد اللہ بن علوی حداد حضری جیہی رحمہم اللہ نے فرمائی ہے۔ شیخ رفای کا ماننا ہے کہ توحید و رسالت، جنت و دوزخ کے حوالے سے صوفیہ کے جو عقائد ہیں یہی عالم اشاعرہ کے عقائد ہیں اور اشاعرہ کوئی گمراہ فرقہ نہیں جیسا کہ عرب کے بعض علمانے سمجھا ہے بلکہ اس جماعت میں ایسے ہدایت نشان افراد موجود ہیں جن کی وجہ سے قرآن حکیم کی تفسیر اور علم نبوت کی ترویج و اشاعت ہوئی ہے، جن کے علم نے مشرق و مغرب کو روشن کیا ہے، جن کی عظمت و بزرگی اور دیانت و تقوی کا ایک عالم معرفت ہے۔ امام ابن حجر عسقلانی، ابن حجر شیشی، امام نووی،

اس کے قلب کی اصلاح، دین کا جو ہر ہے..... تو یہی تصوف ہے۔ کچی بات یہ ہے کہ یہ قلوب کی اصلاح سے زیادہ کسی اور چیز کا نام نہیں ہے۔“<sup>(۲)</sup>

تصوف کا سرچشمہ اور صوفیہ کے عقائد

تصوف کا مأخذ اور سرچشمہ قرآن کریم اور سنت نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہے، اکابر اولیا کے جتنے سلاسل ہیں وہ سب عقیدہ و شریعت، سلوک و عمل اور روحانی پاکیزگی میں قرآن و سنت کے تبع ہیں جس پر صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین عمل پیرار ہے ہیں، شیخ نے اس سیاق میں اکابر اولیا کے اقوال کا حوالہ دیا ہے مثلاً حضرت ابو یزید طیفور بن عیسیٰ بسطامی کا یہ قول نقل فرماتے ہیں کہ ”اگر تم کسی شخص کو دیکھو کہ اسے کرامت کا یہ درجہ حاصل ہو گیا ہے کہ وہ ہواں میں اڑتا ہے، تب بھی اس سے دھوکہ نہ کھاؤ، جب تک کہ یہ نہ دیکھ لو کہ وہ اللہ کے اوامر و نواہی اور حدود شریعت اور احکام شریعت کا پابند ہے یا نہیں،“<sup>(۳)</sup> حضرت ابو القاسم جنید بن محمد فرماتے ہیں ”ہمارا یہ علم قرآن اور سنت کے ساتھ مقید ہے۔“<sup>(۴)</sup>

ابو العباس احمد بن محمد بن عطاء اللہ سکندری فرماتے ہیں کہ ”جو شخص اپنے آپ کو آداب شریعت کا پابند بنالے، اللہ تعالیٰ اس کے قلب کو معرفت کے نور سے منور کرتا ہے اور حبیب خدا حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے احکام، افعال اور اخلاق میں پیروی کرنے کے مقام سے افضل کوئی اور مقام نہیں ہے۔“<sup>(۵)</sup>

صوفیہ کرام کے عقائد اہل سنت و جماعت کے مطابق ہیں اور اہل سنت و جماعت کے عقائد قرآن و سنت اور سلف صالحین کے عقائد کے بالکل مطابق ہیں، اس بات کی تائید میں شیخ رفای نے توحید و رسالت، جنت و دوزخ کے متعلق صوفیہ کے عقائد کو واضح کرنے کے لیے مشہور و معتمد صوفی حضرت شیخ عبد الوہاب شعرانی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب ”الانوار القدسیہ“، سے ایسے اقتباسات پیش کیے ہیں جس سے خانہ دل منور ہو جاتا ہے اور روح مچل اٹھتی ہے۔

اس کا صرف ایک اقتباس آپ کے سامنے پیش کیا جا رہا ہے۔

فما فی الوجود طاعة ولا عصيان، ولا ربح ولا خسران، ولا عبد ولا حر، ولا بردوا حر، ولا حیا ولا موت، ولا حصول ولا فوت، ولا نهار ولا لیل، ولا اعتدال ولا میل، ولا بر ولا بحر، ولا شفع ولا وتر، ولا جوهر ولا عرض، ولا صحة ولا مرض، ولا فرح ولا ترح، ولا روح ولا شبح، ولا ظلمة ولا ضیاء، ولا ارض ولا سماء، ولا ترکیب ولا تحلیل، ولا کثیر ولا قلیل، ولا غدأة، ولا اصیل، ولا بیاض ولا سواد، ولا سہاد ولا رقاد، ولا ظاہر ولا باطن،

حاصل ہو جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک مریبوط و متصل ہو۔“ (۹)

شیخ رفایی نے امام محمد باشی شاذی کے حوالے سے یہ بھی نقل کیا ہے کہ شیخ بنانے کا مقصد مقصود اعظم (یعنی رب تعالیٰ) تک رسائی ہے، یا ایک ایسا راستہ ہے جس کو اختیار کرنے کے بعد کہیں اقامت نہیں ہے ورنہ خطرہ ہے کہ مرید کی موت اس حال میں واقع ہوگی کہ وہ اپنے رب سے جاہل اور معرفت سے محروم ہوگا، اور مرید حقیقی وہ ہے جو سلوک الی اللہ میں اپنے آپ کو براہ راست فوری طور پر زندہ مرشد کے سپرد کر دےتا کہ وہ اسے یہ راستے کے کردارے یہاں تک کہ وہ اس سے یہ کہہ دے کہ ہا انت وربک (لواب تم ہوا تمہارا رب)

#### شیطیات کے سلسلے میں شیخ رفایی کا موقف

وہ عجیب و غریب اقوال جو صوفیہ کرام سے وجد و مستی اور غلبہ حال میں صادر ہوتے ہیں شیطیات کھلاتے ہیں، ایسے اقوال کے بارے میں مشائخ صوفیہ کا موقف یہ ہے کہ ان کی تقلید نہیں کی جاسکتی ہے اور نہ ہی تردید کی جاسکتی ہے بلکہ تسلیم کیا جائے گا کیوں کہ مغلوب الحال کی اقتدار نہیں کی جائے گی بلکہ اصحاب تکمیل مشائخ کا کلام ہی قبل اتباع و تقلید ہوتا ہے۔

شیخ رفایی کا موقف یہ ہے کہ شیطیات کا صد و مریدین و تبعین کی جانب سے ہوا ہے اس لیے ہم اسے تصوف کے بنیاد گزار مشائخ پر بحث نہیں مانتے، شیطیات بولنے والے حضرات جادہ اعتدال اور جادہ استقامت سے ہٹے ہوئے ہیں، اس لیے وہ قابل اتباع نہیں، ہم ان کی تردید کرتے ہیں لیکن، ہم ایسے حضرات پر شرک و بدعوت کا الزام نہیں لگاتے بلکہ ہم طریقہ محمدی کے مطابق حکمت اور اچھی نصیحت کے ذریعے جادہ استقامت کی طرف دعوت دیتے ہیں۔ اور ان کا ماننا ہے کہ تمام دیگر علوم شرعی کی طرح تصوف میں بھی خرد برداور ملاوٹ در آئی ہے۔“ جس میں بعض ان متصوفین کی شیطیات بھی شامل ہو گئی ہیں جو جادہ حق سے مخرف ہو گئے ہیں اور جن سے ایسی عبارتیں اور اقوال اور اسے تصرفات سرزد ہوتے ہیں، جو شریعت محمدیہ کے خلاف ہیں۔ ایسے لوگوں کی ہم تردید کرتے ہیں، لیکن ہم اس کے قائل نہیں ہیں کہ پورا تصوف گمراہی ہے یا کل کا کل بدعوت ہے۔ اور سلفی علام میں منصف حضرات بھی اسی کے قائل ہیں۔ چنانچہ علامہ ابن تیمیہ نے صوفیہ کی تین ویسیں کی ہیں: پہلی قسم ان حضرات کی ہے جنہیں انہوں نے صدیقین کے درجے تک پہنچا دیا ہے۔ اور دوسرا قسم ان لوگوں کی ہے جن کے بارے میں انہوں نے فرمایا وہ ”غیر“، پر ہیں اور تیسرا قسم ان صوفیہ کی ہے جن کے بارے میں انہوں صراحت کی ہے کہ وہ ”گمراہی“، پر ہیں، جو راہ حق سے مخرف ہو کر گراہ ہو گئے۔ علامہ نے تصوف سے جنگ نہیں کی ہے، بلکہ انہوں نے صوفیہ کے بارے میں انصاف کی بات کہی ہے، ہم اسی کی تائید کرتے ہیں اور اسی کے قائل ہیں۔“ (۱۰)

امام زکریا انصاری، امام نسفی، امام شریجی، امام قرطبی، ابو حیان تو حیدری، امام ابن حزمی، امام ابن کثیر، امام ابن عطیہ حمہم اللہ، یہ سب اشاعرہ کے ائمہ ہیں۔ اگر یہ حضرات گمراہی پر تھے تو پھر ہم ان سے علم کیسے اخذ کر سکتے ہیں؟ جبکہ امام زہری فرماتے ہیں کہ ”پیشک یہ علم دین ہے، لہذا تم دیکھ لو کہ کن لوگوں سے اپنادین حاصل کر رہے ہو، اس لیے اشاعرہ کو مغز لے اور جھمیہ جیسے گراہ فرقوں کی صاف میں رکھنا سر انسانی اور ظلم ہے کیوں کہ ہدایت و گمراہی کبھی جمع نہیں ہو سکتے ہیں۔

#### ارادت و محبت کی ضرورت

اللہ و رسول تک رسائی کے لیے شیخ کی ضرورت نہایت اہم ہے، اس راستے میں شیخ کی ارادت و محبت ہی کام دیتی ہے، سلوک و معرفت کا حصول بغیر شیخ کے خطرے سے خالی نہیں ہے حتیٰ کہ اس راہ میں علم بھی حجاب بنتا ہے۔ اس حجاب کو جو ذات دو کرتی ہے وہ شیخ کی ذات ہے۔ باñی سلسلہ رفاعیہ حضرت شیخ احمد رفیعی فرماتے ہیں:

”تم پر لازم ہے کہ ہماری صحبت اختیار کرو، ہماری صحبت آزمودہ تریاق ہے اور ہم سے دور رہنا سم قاتل ہے، اے میرے محبوب! کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ اپنے علم کی وجہ سے تم ہم سے بے نیاز ہو گئے؟ اس علم سے کیا فائدہ، جس کے ساتھ عمل نہ ہو اور اس عمل سے کیا حاصل، جس میں اخلاص نہ ہو اور اخلاص! خطرے کے راستے کے کنارے پر ہے۔ تمہیں عمل پر کون کھڑا کرے گا؟ ریا کے زہر سے کون تمہارا علاج کرے گا؟ اخلاص کے بعد کون تمہیں سیدھا راستہ دکھائے گا، اگر تم نہیں جانتے ہو تو جانے والوں سے پوچھو، اس علمی و خیری ذات نے ہمیں یہی بتلایا۔“ (۸)

#### مشیخت کے شرائط

شیخ کے لیے حضرت مؤلف نے شریعت کے احکام کی پابندی، طریقت کے اصول و آداب سے واقفیت، رذائل سے دوری اور خاصائص سے وابستگی کو ضروری قرار دیا ہے۔ شیخ رفایی کے الفاظ میں ”ساتھ رہنے والا اور وہ شخص جس کی صحبت میں رہا، ان دونوں میں ہر ایک یا تو شیخ ہو گایا بھائی یا مرید ہو گا۔ اگر شیخ ہے تو مناسب یہ ہے کہ وہ مرشد کامل، متشرع اور متدين ہو، طریقت کے اصول، ارکان اور آداب سے، اس کی خلوتوں اور جلوتوں سے، اس کے اذکار، اسرار اور سلوک کے ضوابط سے پوری طرح باخبر ہو، اپنے تمام افعال، اقوال اور احوال میں شریعت کا پابند ہو، تکبیر، عجب و خود پندی، مشائخ طریقت کے بارے میں بغض و حسد اور جھوٹ سے پاک ہو، نفس کی مکاریوں اور دسیسے کاریوں سے خالی ہو، متواضع ہو، فقر اور مساکین، مشائخ کرام اور مسافروں کا احترام کرنے والا ہو، سلوک کی تعریف میں رطب المسان ہو، جواب میں مسائل کی رعایت کرنے والا ہو، مہذب اخلاق کا مالک ہو، صاحب قلب و زبان ہو، ثابت قدم ہو، ایسے سلسلے سے اجازت

واعبد ربک حتی یاتیک الیقین (الج ۹۹) (اور اپنے رب کی عبادت کرتے رہیے یہاں تک کہ آپ کے پاس یقین (موت) آجائے) اور جب نبی سے تکالیف شرعی ساقط نہیں ہوئیں تو کسی صوفی، شیخ یا مرید کے لیے یہ کیسے درست ہوگا کہ وہ اپنے نفس سے تکالیف کو ساقط کرے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ کی مخالفت کرے۔ اگر کسی صوفی نے ایسا کہا ہے تو ہم اس سے برأت کا اظہار کرتے ہیں۔“ (۱۱)

**کیا ابلیس موحد ہے؟**

حلاج اور ابن عربی کی طرف یہ بات منسوب کی جاتی ہے کہ ابلیس موحد، عابد تھا اور وہ اہل جنت میں سے ہے جب کہ یہ عقیدہ نصوص شرعی کے خلاف ہے۔ شیخ رفای نے اس سوال کا جواب نہایت ٹھوں اور مدل دیا ہے جس کا ماحصل یہ ہے کہ ابلیس موحد تھا کیوں کہ اس نے اللہ کے وجود کا انکا نہیں کیا ہے بلکہ اللہ کی عزت کی قسم کھاتی ہے، اس معنی کر ابلیس ان سے افضل ہے جو اللہ کے وجود تھی کا سرے سے انکار کرتے ہیں۔ ہاں البته اس نے اللہ کے حکم کی نافرمانی کی اس لیے وہ اللہ کا نافرمان اور کافر ہے اور جہنمیوں کا امام ہے، اللہ کا فرمان ہے: قال فالحق والحق اقوال لامائیں جہنم منک و ممن تبعک منہم اجمعین (الحضر ۱۶) ارشاد ہوا کہ میں حق کہتا ہوں اور میں ہی حق کہتا ہوں کہ میں تجوہ سے اور ان سے جو پیروکار ہے، ان سب سے دوزخ کو بھر دوں گا۔ شیخ رفای فرماتے ہیں کہ ”ہم نے قرآن میں نہیں پڑھا ہے کہ اس نے اللہ کے وجود کا انکار کیا ہے۔ لیکن اس کا کفر، نافرمانی اور اللہ کی ذات کو چیخ کرنے کا تیج تھا، اور میں ”ابن عربی کے قول سے براءت ظاہر کرتا ہوں کیوں کہ اس سے ابلیس کے معاملے میں تاہل کا گمان ہوتا ہے میں اس موضوع پر بحث و مناقشہ کی دعوت نہیں دیتا ہوں کہ ابلیس موحد تھا کہ غیر موحد۔ ہم اس معاملے کو اللہ کے سپر دکرتے ہیں اور گمراہی کے پہلو پر توجہ مرکوز کرتے ہیں۔ اور اللہ کے فرمان کے مطابق اسے اپنادین بنجھتے ہیں۔“ (۱۲)

**کیا تصوف میں حرکت و عمل نہیں؟**

تصوف اور صوفیہ کے حوالے سے ایک عام الزام یہ ہے کہ صوفیہ متکل ہوتے ہیں، معاش کے لیے سعی نہیں کرتے ہیں، نکاح نہیں کرتے ہیں، فریضہ جہاد کو معطل سمجھتے ہیں۔ اس طرح کے ازدماں کے سلسلے میں شیخ رفای کا کہنا ہے کہ یہ بہتان ہے، حقائق سے ان باتوں کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ دراصل جو لوگ اس طرح کی باتیں کرتے ہیں وہ مستشرقین کی کتابوں اور کمیونٹ نظریات سے متاثر ہیں جب کہ وہ صوفیہ کے معاملے میں کوئی بات کہتے ہیں تو انہیں صوفیہ کی کتابوں کا حوالہ دینا چاہیے یہی علمی طریقہ بھی ہے۔ اور صوفیہ کی کتابوں میں ہمیں اس طرح کی کوئی بات نہیں ملتی

### کرامت اور علم غیب کے سلسلے میں شیخ رفای کا موقف

شیخ رفای سے انٹریویو میں ایک سوال پوچھا گیا ہے کہ بعض صوفیہ کرامت اور علم غیب کا دعویٰ کرتے ہیں، ان کے متعلق آپ کا کیا جواب ہے؟۔ شیخ نے اس سوال کا جواب نہایت سنجیدہ اور متنیں انداز میں دیا ہے۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اولیا کے لیے ولایت اور چھپی ہوئی چیزوں کا علم ثابت ہے، قرآن پاک میں حضرت مریم کے واقعہ سے اور حضرت سلیمان کے سردار ان قوم میں اس شخص سے جس کے پاس کتاب کا علم تھا۔ یوں ہی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھوں محبرات ظاہر ہوئے اور صحابہ کے ہاتھوں کرامات ظاہر ہوئے ہیں، اس پر حضرت عمر ابن خطاہ کا واقعہ شاہد ہے، یہی جہاں کا مسلک ہے۔ لہذا کرامت جو خارق عادت امر ہے، اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے اپنے بندے کو تکلیف کے وقت اور ضرورت کے وقت نوازتا ہے، یہ ولایت کی ایک قسم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے کرامت سے نوازا اور صوفیہ کرام اس کی وجہ سے لوگوں پر فخر نہیں کرتے اور وہ بقصد وارادہ اس کا اظہار کرتے ہیں بلکہ تمام اولیائے عظام نے ولایت اور علم غیب کا دعویٰ کرنے سے اپنے مریدین کو دور رہنے کی تاکید کی ہے، کیوں کہ ولایت کی تشبیہ غرور و کبر میں بنتا کرتی ہے اور سیدھی راہ سے منحرف ہونے کا خطرہ ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب بھی نہیں کہ صوفیہ ولایت کا انکار کریں۔ اس لیے کہ یہ چیز شریعت میں ثابت ہے، اگر ہم اس کی نسبت انسان کی طرف کریں تو ہماری نظریوں میں یہ چیز بڑی ہو جائے گی۔ لیکن اگر ہم اس کی نسبت اللہ کی طرف کریں تو پھر یہ بہت چھوٹی اور معمولی چیز ہے۔ اس لیے کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔ جب ولایتیں اور کراماتیں پچھلی امتیوں میں ظاہر ہو چکی ہیں تو کیا حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت میں ایسے لوگ نہیں ہو سکتے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ مختلف کرامتوں سے نوازے؟۔

**کیا تکلیف شرعی ساقط ہو سکتی ہے؟**

صوفیہ پر کچھ لوگوں کا اعتراض ہے کہ سالک بسا اوقات ایسے مقام پر پہنچ جاتا ہے جہاں سے تکالیف شرعی اس سے ساقط ہو جاتے ہیں، شیخ رفای کامانہ ہے کہ یہ صوفیہ پر تہمت ہے، یہ دعویٰ بلا دلیل ہے۔ ان باتوں کا وجود صوفیہ کی کتابوں میں نہیں۔ مزید فرماتے ہیں کہ: ہاں بعض صوفیہ جو یہ فرماتے ہیں کہ ”میں نے تیس سال تک اللہ کی عبادت تکلف کے ساتھ کی ہے پھر تیس سال تک عبادت سے لطف انداز ہوا،“ اس کا مطلب یہ ہے کہ تیس سال تک انہوں نے تکلیف، مشقت برداشت کی لیکن اس کے بعد کسی مجاہدہ، مشقت اور تکلیف کے بغیر عبادت کے مشتاق ہو گئے۔ اس کا مطلب شرعی تکلیف کا ساقط ہونا نہیں ہے اس لیے کہ اس سلسلے میں صوفیہ کے پیشووا حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم جنہیں اللہ نے وفات تک عبادت کرنے کا حکم دیا ارشاد باری ہے:

قرب اس کی موت سے ختم نہیں ہوتا ہے یہی جمہور ائمہ کا مسلک ہے اس لیے ہم اگر کہیں کہ اے اللہ! میں تیرے رسول کی جاہ و مرتبت کے ویلے سے تجوہ سے یہ درخواست کرتا ہوں کہ تو میری مغفرت فرمادے (تو یہ صحیح ہے) اسی توسل کے ضمن میں شیخ سے دریافت کیا گیا کہ قبروں کا طواف کرنا، جالی چومنے، مزارات کو چھوٹے، قبر والوں سے حاجت مانگنے کا جور و اج بڑھ رہا ہے کیا یہ شرک و کفر کے مظاہر نہیں؟ شیخ فرماتے ہیں کہ ”اگر تریک کے اشارے میں غلطی ہو جائے اور اس کی وجہ سے کچھ حادثات پیش آ جائیں تو کیا تریک اور اشارے کے پورے نظام کو ختم کر دیا جائے، قبروں کی زیارت مسنون ہے۔ اگر اس میں لوگ غلطی کریں تو کیا زیارت ہی کو منوع قرار دیں گے یا لوگوں کو زیارت کے آداب بتالیں گے۔ یونہی یہ بھی صحیح نہیں کہ ہم مردوں سے عداوت رکھیں، اس لیے کہ ہمارے درمیان اور مردوں کے درمیان روحانی تعلق ہے، اس لیے کہ وہ عالم بزرخ میں ہیں اور ہمارا اعتقاد ہے کہ قبر یا توجنت کی کیا ریوں میں سے ایک کیا ری ہے یا جہنم کے گدھوں میں سے ایک گدھا ہے۔“ (۱۲)

#### صوفیہ علم لدنی اور علم شرعی کے جامع

علم لدنی کے حوالے سے شیخ کاظمیہ یہ ہے کہ صوفیہ علم شرعی کے ساتھ علم لدنی کے بھی قائل ہیں جب کہ مخالفین تصوف صرف علم شرعی کے قائل ہیں اور صوفیہ پر یہ جواز ام لگاتے ہیں کہ وہ صرف علم لدنی پر اعتماد کرتے ہیں اور مریدین کو علم شرعی کے حصول سے روکتے ہیں یہ سراسر بے بنیاد بات ہے کیوں کہ معتمد ائمہ صوفیہ میں سے کسی نے مریدین کو علوم شرعی کے حصول سے باز رہنے کی تاکید نہیں کی ہے۔ اور اگر کسی نے ایسا کہا ہے تو اس کی تردید کی جائے گی کیوں کہ بقول امام مالک ہر شخص کی کچھ بات قبول کی جاتی ہے اور کچھ درکردی جاتی ہے سو اے اس صاحب قبر یعنی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے۔ اور اسی بات تو یہ ہے کہ صوفیہ دونوں (علم شرعی اور علم لدنی) پر ایمان رکھتے ہیں۔ بلاشبہ علم شرعی سب کے لیے جوست ہے جب کہ علم لدنی ایک باطنی اور نورانی علم ہے وہ بندوں پر جنت نہیں ہے۔ البتہ یہ علم اللہ کی خاص عنایت سے خاص بندوں کو عطا کیا جاتا ہے اور اس کا ثبوت قرآن مجید کی اس آیت سے ہے: فوجا عبدا من عبادنا و اتینا رحمة من عندنا و علمناه من لدنا علما (کہف/ ۹۵) (تو انہوں نے ہمارے بندوں میں سے ایک بندے کو پایا جس کو ہم نے اپنی خاص رحمت دی تھی اور اپنے پاس سے ایک خاص قسم کا علم سکھایا تھا)۔ یہ علم اللہ کے معزز بندوں کو عطا کیا جاتا ہے۔ اس کی وجہ سے لوگوں پر فخر نہیں جتایا جاتا ہے اور ہمارے نزدیک دین پر استقامت ہی سب سے بڑی کرامت ہے۔

#### وحدة الوجود کے سلسلے میں مؤلف کاظمیہ

ہے، کیوں کہ کبھی کسی صوفی نے یہیں کہا کہ جہاد نہ کرو، بلکہ ان کے جو امام ہیں یعنی اہل صفو وہ رات کے عابدوں دن کے شہسوار تھے اور اللہ کی رضا اور تقرب حاصل کرنے کے لیے میدان جہاد سے افضل کوئی دوسرا جگہ نہیں ہے۔ صوفیہ کے بارے میں یہ معتقد ہیں ہے کہ انہوں نے جہاد کو ترک کر دیا ہو، ہم دیکھتے ہیں کہ سید احمد رفای، شیخ عبد القادر جیلانی اور شیخ ابو حسن شاذلی جیسے اکابر صوفیہ نے صلیبیوں اور تاتاریوں کا مقابلہ کیا ہے اور ان کے خلاف میدان جہاد میں صفا آرائے ہیں اس لیے صوفیہ پر جہاد کو م uphol سمجھنے کا الزام سراسر بے بنیاد ہے۔ ”میرا علیق تصوف سے ہے اور میری تجارت ہے، میں خرید و فروخت کرتا ہوں اور ایک سے زیادہ شادی کی ہے، اور میں اپنے ساتھیوں کو بھی نکاح کی ترغیب دیتا ہوں اور ان کے سامنے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ حدیث پیش کرتا ہوں کہ شرار امتی عزّابہا (میری امت میں سب سے برے لوگ وہ ہیں جو غیر شادی شدہ ہیں) اور جب ہم کسی آدمی کو دیکھتے ہیں کہ وہ کام نہیں کرتا تو اسے عمل پر ابھارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ بے کار آدمی کو پسند نہیں کرتا۔ اسی بنا پر ہم ان تھتوں کی پرواہ نہیں کرتے جو ہماری طرف منسوب کی جاتی ہیں“ (۱۳)

اور بعض وہ مشائخ جو اپنے مریدین کو خلوت کی تاکید کرتے ہیں وہ نفس کی تطہیر، سابقہ گناہوں سے توبہ و استغفار اور اللہ کی طرف توجہ یکسوئی کے لیے کرتے ہیں۔ اور اسی بات یہ ہے کہ یہ عمل بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کی نیت سے ہے چنانچہ آپ غار حراء میں گوشہ شیخی اختیار کرتے تھے اور مسلسل کئی رات اللہ کی عبادت کرتے تھے تو یہ وقفہ نفس کی تطہیر اور صفائی کے لیے ہے۔ اسلام سے باہر کوئی اجنبی چیز نہیں ہے۔

#### مسئلہ توسل

اہل سنت و جماعت کے نزدیک وسیلہ جائز ہے۔ مددوں کے لیے ان کے حق میں دعا کرنا ثابت ہے۔ اور صالحین کے ویلے سے اپنے گناہوں کی مغفرت چاہنا بھی جائز ہے۔ شیخ یوسف رفاعی توسل کو تین خانوں میں تقسیم کرتے ہیں یعنی اعمال سے وسیلہ، زندوں سے وسیلہ، اور مردوں سے وسیلہ، صالح اعمال کے ذریعہ اللہ سے وسیلہ اختیار کرنا غارو والی حدیث سے ثابت ہے۔ زندہ آدمی کے ذریعے وسیلہ اختیار کرنے پر سب کا اتفاق ہے جیسا کہ صحابہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے وسیلہ اختیار کرتے تھے، آپ سے عرض کرتے: ادع لانا یا رسول اللہ، استغفار لانا یا رسول اللہ۔ رہ گیا میت سے وسیلہ اختیار کرنا تو یہ بھی جائز ہے اس سلسلے میں ایک اصول یاد رکھنا چاہیے کہ ہم زندوں سے وسیلہ کیوں اختیار کرتے ہیں کیا وہ بذات خود نفع بخش ہیں یا اس لیے کہ اسے اللہ کا قرب حاصل ہے اگر پہلی صورت ہے تو شرک ہوگا اور دوسرا صورت میں صالح آدمی کا

وحدة الوجود اور اتحاد حلوں کے مسئلے کو شیخ رفای نے کئی جگہ اٹھایا ہے جس کا خلاصہ ہے درج ذیل سطور میں پیش کیا گیا ہے۔

اس مسئلے کو سمجھنے کے لیے دو بنیادی باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے پہلی بات تو یہ کہ تصوف کے حوالے سے و مکتب فکر ہیں، ایک مکتب فکر وہ ہے جو قرآن و سنت کا التزام کرتا ہے، اور اس کے آئینے میں ارشاد و دعوت کا فریضہ انجام دیتا ہے مثلاً امام غزالی، سید احمد رفای، شیخ عبد القادر جیلانی، امام شاذی، امام وسیقی اور نقشبندی مشائخ جن کی عالم اسلام کے اکثر مسلمان پیروی کرتے ہیں، ان حضرات کے طریقے کو ”تصوف شرعی“، کہا جاتا ہے۔ مؤلف کہتے ہیں کہ اسی مکتب فکر پر ہمارا اعتماد ہے، اسی سے ہم عقیدت رکھتے ہیں اور اسی کی دعوت دیتے ہیں۔ تصوف کے دوسرے مکتب فکر کا تعلق فلسفہ تصوف سے ہے جسے مدارس الاستشراقات یامدارس المعارف والفیوضات کہا جاتا ہے، اس مکتب فکر میں بڑے گھرے اسرار و رموز ہیں، شیخ محی الدین ابن عربی، شیخ عبدالکریم جیلی اور حسین بن منصور حلاج کا تعلق اسی مکتب فکر سے ہے۔ ان حضرات کے تصوف کا اعتبار نہیں، ان کے انکار غیر مسلموں میں راجح ہیں، اور اب ان حضرات کے مجالس کے مریدین، تکے، خانقاہیں عالم اسلام میں ناپید ہیں۔ لیکن ان کے حوالے سے ہمارے تحفظات ہیں، ہم ان کی تائیف نہیں کرتے کیوں کہ ہم اس بات سے ڈرتے ہیں کہ کہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس وعید کے مصدق نہ بن جائیں کہ من کفر مسلماً فقد کفر ہم یہ کہتے ہیں کہ جس طرح امام شعرانی کی کتابوں کے جعلی نسخہ تیار کیے گئے ہیں اسی طرح ممکن ہے کہ ان حضرات کی کتابوں میں خلط ملطک کیا گیا ہو اور ان ائمہ کی جانب جھوٹی باتوں کا انتساب کر دیا گیا ہو۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ خود شیخ ابن عربی کی کتابوں میں وحدۃ الوجود کی موافقت اور مخالفت دونوں کے حوالے سے با تین مل جاتی ہیں، اس لیے تضاد و تعارض کی وجہ سے فصلہ کرنا مشکل ہو جاتا ہے۔ اسی مغلکو حالت میں ہم اس اصول پر عمل کرتے ہیں کہ ”شک، متمثہ شخص کے مفاد کی طرف لوٹتا ہے“، اس لیے کہ اس کا کلام نقیضین پر مشتمل ہے۔

اور جہاں تک وحدۃ الوجود کا نظر یہ ہے اگر اس سے مراد یہ ہے کہ دو قدم وجود ایک ہو گئے ہوں یا ایک قدیم اور ایک حداث وجود باہم متحجہ ہو گئے ہوں، یا اگر اس سے یہ مراد ہے کہ کائنات اللہ ہے اور اللہ ہی کائنات ہے، یا پور و گار کی ذات بندے میں حلوں کر جاتی ہے یا یہ کہ بندہ رب کی ذات میں فنا ہو جاتا ہے، ہم اس سارے عقائد (یعنی اتحاد، حلوں اور وحدۃ الوجود) سے براءت کا اعلان کرتے ہیں۔ اور ہمارے مشائخ صوفیہ نے بھی ان عقائد سے براءت ظاہر کی ہے جیسے کہ سید احمد رفای، امام محمد غزالی، شیخ محمد ذکی ابراہیم وغیرہ اور خود شیخ محی الدین ابن عربی فتوحات ج ۲/

میں فرماتے ہیں کہ: ”اتحاد کے قائل صرف ملحدین ہیں اور جو شخص حلوں کا قائل ہو تو وہ ایسا مریض ہے جس کا علاج نہیں۔“

ہاں وہ وحدۃ الوجود جس کی طرف بعض صوفیہ اشارہ کرتے ہیں وہ ایک امر معنوی اور علم ربانی ہے جس کا مقصد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے اس کی ذات و صفات اور افعال میں وحدانیت کو ثابت کیا جائے۔ انہوں نے اس کو جانا اور اس میں ان کو نور بانی کا ادراک و احساس ہوا اور اسی کے بارے میں کہا گیا ہے کہ: ”مومن کی فراست سے ڈرو،“ اس لیے کہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے، نیز انہوں نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے اتباع کی برکت سے اسے جانا چنانچہ اللہ نے اپنے نبی سے فرمایا: قل هذه سبیلی ادعو الی اللہ علی بصیرة انا و من اتبعنی (یوسف/۱۰۸) اس آیت میں جس بصیرت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، وہ روایت قلبی اور چیزوں کے تھائق اور ان کے باطن کا باطنی مشاہدہ ہے کہ صاحب بصیرت انسان کو ایسا علم حاصل ہوتا ہے کہ غور و فکر یا عقول یا حسی نظر سے اسے حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ یہ نور اور قلبی مشاہدہ نبی کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ اس میں حق کے ساتھ آپ کی پیروی کرنے والے بھی شریک ہیں اور وہ اس امت کے خواص ہیں، ”تو جو شخص اقوال و افعال اور احوال محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کر کے تبعیت کا درجہ کا حاصل نہ کرے یا یوں کہیے کہ ظاہری اعمال میں حدود شریعت پر قائم رہنے اور باطن میں معرفت، ذوق اور وجود کے اسرار کا علم حاصل کر کے تبعیت کا مقام حاصل نہ کر سکے تو اس کے لیے مرتبہ کمال اور اولو العزم لوگوں کے مقامات تک پہنچنے کی کوئی امید نہیں ہے۔“ (۱۵) ان صوفیہ کے نزدیک وحدۃ الوجود کا وہ مفہوم نہیں جو پہلے بیان ہوا کیوں کہ اللہ ان ساری چیزوں سے پاک ہے، وہ اپنی خلوق کی صفات سے منزہ ہے، اس کی شان لیس کمثله شیء و هو السميع البصیر ہے۔

شیخ یوسف رفای نے اسلامی تصوف اور مقام احسان و سلوک کے ثبوت میں ائمہ اربعہ کی آراء کے علاوہ اکابر علماء، حفاظ حديث اور فقہائے راسخین کا حوالہ دیا ہے، یونہی انہوں نے شام، اردن، مصر، لبنان اور متحدہ عرب امارات کے دارالافتاء سے اسلامی تصوف پر فتاوے حاصل کیے ہیں، کتاب میں شامل تمام فتاوے میں تصوف کی عظمت کو تسلیم کیا گیا ہے اکابر صوفیہ کے کارناموں کو سراہا گیا ہے البتہ تصوف کے نام پر غلط رسم و ردا یات فروع دینے والے حضرات کی مذمت بھی کی گئی ہے۔

#### خلاصہ بحث

یہ مطالعہ جس نتیجے پر پہنچتا ہے اسے شیخ سید یوسف رفای نے اپنے انزو یو کے آخری حصے

میں بیان فرمایا ہے اور وہ مندرجہ ذیل ہے۔

”میں یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ ”تصوف“ اسلام کا روحانی پہلو ہے۔ لہذا اس سے الجھنیا اس کا انکار کرنا، اسلامی شریعت کے سرچشمتوں کو اور روحانی پہلوؤں کو خشک کرنا ہے۔ اور یہ ”ایک علم و مسلک“ ہے اور میں اس بات کی وضاحت بھی کرنا چاہتا ہوں کہ تصوف کوئی عقیدہ، نہیں ہے بلکہ وہ اللہ تعالیٰ سے تعلق قائم کرنے کے سلسلے میں روحانی اور تعبدی پہلو میں نوافل وغیرہ کے اہتمام کے ذریعے کچھ اضافہ ہے۔ ”صوفی“ وہ مسلمان ہے جو قرآن وحدیث کا تلقین ہو۔ اس کا عقیدہ، اہل سنت و جماعت کا عقیدہ ہے۔ وہ چاروں فقہی مذاہب (حنفی، مالکی، شافعی، چنبلی) میں سے کسی ایک کے مطابق، اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہے اور عام مسلمانوں سے اس کا امتیاز یہ ہے کہ وہ کچھ وظائف واوراد اور زیادہ عبادت و طاعت کو اپنے اوپر لازم کر لیتا ہے تاکہ ”مقام احسان“، تک اس کی رسائی ہو سکے۔“ (۱۲)

## حوالہ

(۱) صوفیہ اور تصوف قرآن اور حدیث کی روشنی میں، از قلم سید یوسف سید ہاشم رفاعی ترجمہ: سید مصطفیٰ رفاعی جیلانی، ناشر الاصلاح - ۲۵، فوری عید گاہ کا مپلکس، بی ایمس، اے روڈ بنگلور، کرناٹک - انڈیا ص: ۲۳۔

- (۲) نفس مدرس: ۳۷
- (۳) نفس مدرس: ۳۸
- (۴) نفس مدرس: ۳۹
- (۵) نفس مدرس: ۳۹

(۶) الصوفية والتصوف في ضوء الكتاب والسنّة (عربی) ص: ۱۱

(۷) ترجمہ ماخوذ از قلم سید مصطفیٰ رفاعی ص: ۲۶، توحید و رسالت اور جنت و دوزخ کے حوالے سے اتنا شان عقیدہ اور موثر انداز بیان مجھ حقیر کی آنکھوں سے کسی کتاب میں نہیں گذرا، اس کو بیان کرنے کے بعد امام شعرانی نے جو بات لکھی ہے وہ دل کی تختی پر فرش کرنے کے لائق ہے۔ فرماتے ہیں حسبنا اللہ سیوتینا اللہ من فضله و رسوله انا الی اللہ راغبون (النوبۃ/۵۹) ہم کو اللہ کافی ہے، آئندہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے ہم کو اور دے گا اور اس کے رسول دیں گے، ہم اللہ ہی کی طرف راغب ہیں۔

فامعن يا اخي النظر في هذه العقيدة فانها عظيمة الشان: وان حفظتها عن ظهر قلب كان اولى لك فاولى، والله یتولی هداک، والله یرعاک ولک

## یتولی

- (۸) نفس مدرس (مترجم) ص: ۶۲
- (۹) نفس مدرس: ۶۳
- (۱۰) نفس مدرس: ۶۱
- (۱۱) نفس مدرس: ۱۸۰
- (۱۲) نفس مدرس: ۱۸۳
- (۱۳) نفس مدرس: ۱۸۶
- (۱۴) نفس مدرس: ۱۹۵/۱۹۶
- (۱۵) نفس مدرس: ۲۲/۲۷
- (۱۶) نفس مدرس: ۱۰۹/۲۱۰

## علامہ محمد احمد مصباحی اور تصوف امام احمد رضا اور تصوف، کے حوالے سے

موجودہ ہندوستان میں اہل سنت کی قد آر شخصیات میں ایک نام حضرت محمد احمد مصباحی کا ہے۔ آپ کی شخصیت کئی جگات سے متاثر کرتی ہے۔ آپ بیک وقت محقق، مصنف، مدرس، مقرر اور محترم ہونے کے ساتھ متواضع، منکر مراج، قناعت پسند اور زاہد صفت بزرگ بھی ہیں۔ کاغذی بزرگ تو بہت سے ملتے ہیں لیکن شریعت کی پابندی اور تقویٰ شعاراتی کی صفت سے متصف ہونا جن لوگوں کے حصہ میں آیا ہے ان میں ایک ممتاز نام آپ کا ہے۔ جنہوں نے آپ کو قریب سے نہیں دیکھا ہے صرف سنائے اور آپ کی تحریروں سے استفادہ کیا ہے ان کی کیفیت یہ ہوتی ہے عالمی غائب از نظر کہ شدی ہم شین دل

اس وقت آپ ہندوستان میں اہل سنت کے عظیم ادارے الجامعۃ الاشرفیۃ کے صدر المدرسین کے عہدے پر فائز ہیں اور اجتیحاد اسلامی مبارک پور (جو ایک دینی، علمی اور قومی ادارہ ہے) کے فعال بانی رکن ہیں۔ مسلکا خفی اور مشرب اقادیری ہیں۔ امام احمد رضا علیہ الرحمہ کے تقریباً آدھے درجن سے زائد سائل پر حاشیہ اور ان کی مناسب توضیح و تسلیم اور جدید ترتیب سے پیش کش کا صبر آزمکام انجام دیا ہے۔

خود حضرت مصباحی کی آٹھ قیمتی تصانیف منصہ شہود پر آچکلی ہیں، جن میں سے ایک عربی تصنیف ”حدوث الفتن و جهاد اعیان السنن“ ۲۰۰۸ء میں مصر سے شائع ہوئی ہے۔ باقیہ تصانیف مندرجہ ذیل ہیں۔ جن کے ناموں سے آپ کے علمی تنوع کا اندازہ بھی ہو گا۔ مذوین قرآن، معین العروض، تعمید مجرمات کا علمی محاسبہ، اسلام اور رشیۃ ازدواج، مدارس اسلامیہ کا انحطاط، امام احمد رضا کی فقیہی بصیرت اور امام احمد رضا اور تصوف۔

آخرالذکر کتاب اس وقت زیر بحث ہے۔ یہ کتاب دراصل بیسویں صدی کے عظیم صوفی و اسکا امام احمد رضا کے متصوفانہ خیالات کو واضح کرنے کے لیے معرض تحریر میں آئی ہے۔ ساتھ ہی مصنف کے صوفیانہ خیالات بھی سامنے آجاتے ہیں۔ ہم یہاں اس کتاب کے توسط سے مصنف کے خیالات کا حاصل پیش کریں گے۔

مصنف نے امام احمد رضا کے صوفیانہ افکار و نظریات کا جائزہ لیتے ہوئے کتاب کو تین حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ تصوف اعتقد ای، عملی اور علمی۔ وہ تینوں پہلوؤں پر یکساں زور دیتے ہیں۔ ان کے خیال میں اکابر کی تجدیدی و اصلاحی خدمات کو علمی خانے میں رکھنے کے بجائے تصوف و طریقت میں شمار کیا جانا چاہیے۔ دعوت دین، اصلاح زمانہ اور فتنہ ان کے نزدیک عظیم مجاہد ہے۔ وہ جلوٹ کو خلوٹ پر ترجیح دیتے ہیں اور اسے افضل مجاہدہ قصور کرتے ہیں اس کی وجہ تاتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:

”ایک صحرائیں خلوٹ گزیں عابد مرتاب صرف اپنے آپ کو نار جہنم سے بچانے کی تدبیر کرتا ہے اور ایک خالص دبے ریا صاحب ہمت و مجاہدہ عالم ربانی ایک جہان کو عذاب آخرت سے بچانے کی سعی کرتا ہے بھلا یہ اس سے کم کیوں کر ہو سکتا ہے۔ یقیناً اس سے افضل و اعلیٰ ہے۔ بشرطیکہ جو کچھ کر رہا ہے اس سے اس کا مقصود ذات احدا و خوشنودی خدا اور رسول ہو اور یہ شرط تو خلوٹ گزیں عابد مرتاب کے لئے بھی ہے۔ (ص: ۲۹)

عقائد کے باب میں حضرت مصباحی کہتے ہیں کہ اولیا جب صفائی باطن کی منزل سے گزر جاتے ہیں اور افضل ربانی سے شرف یاب ہوتے ہیں تو انہیں ”کشف و مشاهدہ“ حاصل ہوتا ہے جس کے نتیجے میں انہیں قرآن و حدیث کے ان معانی کا ادراک ہو جاتا ہے جہاں تک عام عقولوں کی رسائی نہیں ہو پاتی۔ قرآن و حدیث کے اطائف و معانی اور اسرار و رموز لامتناہی ہیں۔ قرآن کا اپنائیا ہے و فوق کل ذی علم علیم۔ ارباب ظاہر کو ان معانی کا ادراک اس وقت تک نہیں ہو پاتا جب تک کوئی دیدہ و روان کی تفہیم و تلقین نہ کرے۔ اس لیے صوفیہ انجامی مسلمہ عقائد کے ساتھ ساتھ ایسے فروعی عقائد کے بھی معتقد ہوتے ہیں جن تک عام عقولوں کی رسائی نہیں ہوتی اور وہ متفقہ عقائد کے معارض بھی نہیں ہوتیں۔ بلکہ ان میں پختگی اور تقویت کا سامان ہوتی ہیں۔ لیکن وہ اہل ظاہر پر اپنے ان عقائد کو مسلط نہیں کرتے۔ حضرت مصباحی واضح لفظوں میں فرماتے ہیں:

”بہت سے لوگ ان مخصوص عقائد صوفیہ و مشاہدات اولیا کی اس جیشیت کو بھول جاتے ہیں اور یہ سمجھنے لگتے ہیں کہ یہ سب وہ قطعیات ہیں جن کے بغیر صوفیہ کے نزدیک کوئی مسلمان نہیں

ہو سکتا۔ حالاں کہ یہ محض خام خیالی ہے اور اقسام عقائد سے بے خبری کا نتیجہ ہے۔“ (ص: ۱۵)

تصوف اعتقد کے باب میں سب سے پہلے حضرت مصباحی نے ”وحدت الوجود“ کو پیش کیا ہے۔ یہ عقیدہ حضرت مصباحی کے نزدیک حقانیت پر مبنی متواتر و متبرہ عقیدہ ہے۔ یہ کوئی خیالی موهوم عقیدہ نہیں ہے بلکہ اس کی حقانیت پر ایسی عقلی دلیلیں بھی ہیں جن کی تردید کوئی فلسفی نہیں کر سکتا۔ وحدت الوجود کیا ہے؟ اس کو سمجھانے کے لیے انہوں نے امام احمد رضا کے متعدد اقوال پیش کیے ہیں۔ ایک مثال امام احمد رضا کی مایہ ناز تصنیف ”الدولۃ الامکیۃ“ سے بھی پیش کی ہے۔ ذیل میں ملاحظہ کریں:

”حقیقی وجود صرف اللہ کے لیے ہے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سب سے سچی بات جو عرب نے کہی وہ لمیڈ شاعر کا یہ قول ہے۔“ الا کل شی ما خلا اللہ باطل ”ہمارے نزدیک ثابت ہو چکا ہے کہ کلمہ طیبہ لا الہ الا اللہ کا معنی عوام کے نزدیک یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور خواص کے نزدیک یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی قصود نہیں۔ اور خواص الخواص کے نزدیک یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی مشہود نہیں اور جو مقام نہایت تک پہنچ گئے ان کے نزدیک یہ ہے کہ خدا کے سوا کوئی موجود نہیں اور سب حق ہے۔“ (ص: ۱۰۲)

مذکورہ بیان میں تمام معانی کی حقانیت کا اقرار کرتے ہوئے یہ بات بھی واضح کر دی ہے کہ وحدت الوجود، وحدت شہود سے بلند تر درجہ ہے۔ وحدت وجود کے عقیدے کی بنا پر ہی ہے حضرت مصباحی نے امام احمد رضا کے حوالے سے یہ عقیدہ بھی قائم کیا ہے کہ صفات الہی غیر ذات نہیں ہیں اور نہ ہی ”لا عین لا غیر“ ہیں۔ جیسا کہ عام متكلمین کا خیال ہے اسی طرح قرآن پاک کی لفظی اور فرمی کی جو تقسیم و تشریح متاخرین نے کی ہے وہ صرف معتزلہ کو خاموش کرنے اور عام عقول کو سمجھانے کے لیے ہے۔ ورنہ صوفیہ کے نزدیک کلام الہی ذات الہی سے جدا شی نہیں ہے۔ اس سلسلے میں امام احمد رضا کے حوالے سے حضرت مصباحی لکھتے ہیں:

”وہی قرآن جو باری تعالیٰ کی صفت قدیمہ ہے جو اس کی ذات پاک سے ازاً ابدأ قائم مستحیل الانفکاک ہے وہی ہماری زبانوں سے متلو ہمارے کانوں سے مسموع ہمارے اور اقی میں مکتوب ہمارے سینوں میں محفوظ ہے۔ نہ یہ کہ کوئی جدا شی قرآن پر دال ہے۔“ (ص: ۲۱)

قرآن مکتوب کے مخلوق و غیر مخلوق ہونے کا مسئلہ کسی زمانے میں بہت ہی حساس و نازک ہو گیا تھا اور اہل سیاست نے اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا تھا جس کی وجہ سے امام احمد بن حنبل علیہ الرحمہ و قید و بند کی صعوبتیں جھیلنی پڑیں لیکن صوفیہ نے اسے باری تعالیٰ کی صفت قدیمہ قرار دے کر اس باب کو بند کرنے کی کوشش کی۔ چنانچہ حضرت مصباحی نے خود امام احمد رضا کے حوالے سے

عارف باللہ عبد الوہاب شعر انی کا یہ قول نقل کیا ہے:

”اہل سنت نے قرآن مکتوب کو حقیقاً کلام اللہ ہی قرار دیا ہے اگرچہ اس کا نقطہ ہماری زبان سے واقع ہے اس سے زیادہ کچھ بولنے یا کسی کتاب میں لکھنے کی گنجائش نہیں۔“ (ص: ۲۲)

عامہ ممکنات اور ذات واجب الوجود کے درمیان حقیقت محمد یہ کیا ہے؟ حضرت مصباحی کا ماننا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نہ واجب ہیں اور نہ ممکن بلکہ آپ کی حقیقت و جوب و امکان کے درمیان بزرخ کبری کی ہے۔ یہ وہی خیال ہے جسے امام احمد رضا نے ان دو شعرا میں بیان کیا ہے:

ممکن میں یہ درت کہاں واجب میں عبدیت کہاں

جیسا ہوں یہ بھی ہے خطابی بھی نہیں وہ بھی نہیں

حق یہ کہ ہیں عبد اللہ اور عالم امکان کے شاہ

برزخ ہیں وہ سر خدا یہ بھی نہیں وہ بھی نہیں

علم و اختیار مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے سلسلے میں حضرت مصباحی کا عقیدہ بہت ٹھوں اور واضح ہے جسے وہ احادیث و اقوال ائمہ سے مستبطن عرف و اعلام کا مسلک مانتے ہیں۔ ان کا ماننا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ازل سے اب تک تمام ماکان و ما یکون کا علم بعطائے الہی رکھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو جو علوم غیب عطا فرمائے ہیں وہ ازل سے اب تک تمام کائنات کو محیط ہے۔ آپ اپنے امیوں کے دلی ارادوں، نیتوں اور عزم اور خطرات سے آگاہ ہیں۔ اور اس میں سرکار کی حیات و وفات کا کچھ فرق نہیں ہے حضرت مصباحی نے بعطائے الہی علم غیب انبیا کے عقیدے کو جز و ایمان مانا ہے۔ لیکن جہاں اس کا ذکر کیا ہے وہاں کیست کی صراحت نہیں کی ہے۔ اسی طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عشق و عرفان کا تقاضا قرار دیا ہے اور اس کے لیے ہر اس طریقے کو جائز و مختص قرار دیا ہے جو شرعاً قائم نہ ہو۔ دائرة شرک میں نہ آتے ہوں، اس کے لیے کسی دلیل کی ضرورت نہیں صرف اتنا ہی کافی ہے کہ خدا رسول خدا نے اس تنظیم سے منع نہیں فرمایا۔ بس ذوق و شوق اور اظہار حقیقت کے وقت شریعت و طریقت کا پاس ملحوظ رکھنا ضروری ہے۔ اس سلسلے میں حضرت مصباحی صحابہ کرام اور اسلاف کا حوالہ پیش کرتے ہیں، وہ رقم طراز ہیں:

”یہی وجہ ہے کہ صحابہ کرام سرکار کے آب وضو کے لیے اس طرح ٹوٹ پڑتے تھے گویا اس تہرک کے لیے جنگ ہو جائے گی۔ موئے مبارک کو حرس جاں بنا کر رکھتے تھے..... امام مالک علیہ الرحمہ نے تنظیم رسول کے پیش نظر مدنیہ طبیبہ میں بھی سوری نہیں کی۔“

حضرت مصباحی نے تنظیم و اجالال کو اذعان و یقین سے زائد ایک خالص عمل مانا ہے۔ اسی طرح عشق رسول بھی صوفیانہ عمل ہے اور تصوف میں شامل ہے۔ عشق کی مختلف صورتیں اور متعدد

شرط یہ ہے کہ اپنے کو سب سے حقر سمجھے۔ نفس کے خیالات و حرکات کا برابر محسوسہ کرتا رہے۔” (ص: ۲۷)

وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ صوفیو اولیا کا خود کو گنگا رکھنا اور لکھنا ان کے تواضع اور محسوسہ نفس کا نتیجہ ہے، اس سے ہرگز نہ سمجھنا چاہیے کہ وہ عام گناہ میں ملوث ہوتے ہیں اور نہ ہی ان کا یہ کہنا، لکھنا زبانی ہوتا ہے، بلکہ بات صرف یہ ہے کہ ان کا عرفان ہماری معرفت سے بدرجہ از اندھہ ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اولیا تو اولیا سید الانبیاء علیہ اتحیہ والثنا بر ابرا استغفار کیا کرتے تھے جب کہ انہیا معموم ہوتے ہیں، ان سے گناہ کا صد و رحال ہے۔

حضرت مصباحی کا ماننا ہے کہ صوفی کو اپنے اعمال کی بنیاد اخلاق اور حسن نیت پر رکھنی چاہیے۔ وہ کہتے ہیں کہ ظاہری اعمال کی پابندی تو متفقین بھی کر لیتے تھے، لیکن صحت ایمان کے بعد حسن عمل کی عمارت اسی وقت تعمیر ہو سکتی ہے جب اس کی بنیاد للہیت اور خلوص نیت پر رکھی جائے بنیاد کی کمزوری سے عالی شان عمارتیں بھی ڈھنے جاتی ہیں۔

انہوں نے ساک کے لیے مرشد کامل کو بھی ضروری قرار دیا ہے۔ ساک کے لیے تعلیم و طریقت و شرف بیعت لازم ہے۔ راہ سلوک میں یہ بھی ضروری ہے کہ اپنے آقائے نعمت سے ہر پور تعلق خاطر ہو جبھی فیضان قلب و نظر سے بہرہ و رہوا جاسکتا ہے۔ بوقت ضرورت صوفی اپنے مشائخ کاملیین سے استمد ادواعانت بھی کرے۔

در اصل حضرت مصباحی کے متصوفانہ خیالات اسلاف سے منقول ہیں اور انہیں ان تمام عقائد و اعمال سے شغف ہے جو اکابر صوفیہ کا معمول رہا ہے۔ اس سلسلے میں کتاب کا آخری جملہ قابل نور ہے۔

”اور سچ تو یہ ہے کہ ولی را ولی می شناسد۔ اور۔ عالم را عالمی داند۔“

جلوے ہو سکتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف میں رطب اللسان رہنا، آپ کے دوستوں سے دوستی اور دشمنوں سے دشمنی رکھنا، اظہار عشق کے ذرائع ہیں۔ اسی طرح عشق کی صداقت اور پختگی جبھی ہے کہ جس چیز سے بھی محبوب کو نسبت ہے اس سے محبت رکھے اور احترام بجالائے۔ شہر رسول سے، اولاد رسول سے اور غلام رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے۔

حضرت مصباحی ولی کے لیے کرامت کو لازمی مانتے ہیں، کرامت کیا ہے؟ دراصل وہ کرامت کی دو فہمیں کرتے ہیں، معنوی اور حسی، کرامت معنوی میں کسی دھوکے کا خل نہیں ہوتا جب کہ کرامت حسی میں استدراج و شعبدہ کا شہبہ ہو سکتا ہے۔ جس طرح اصل تصوف صفائی قلب اور اتابع شریعت ہے اسی طرح حقیقی اور اعلیٰ کرامت شریعت پر استقامت ہے۔ پتے ولی کے لیے صرف اتنا ہی کافی ہے کہ وہ اطیعو اللہ و اطیعو الرسول کا ترجمان ہو۔ اس کے لیے کرامت حسی ضروری نہیں لیکن کرامت حسی بلاشبہ دلیل ولایت یا دلیل بالائے دلیل ہے۔

اسی طرح حضرت مصباحی ولی اور صوفی کامل کے لیے یہ لازمی شرط رکھتے ہیں کہ وہ ایمان و ایقان میں عالمہ الناس سے زیادہ کامل ہو۔ افکار و عقائد خواہ اصولی ہوں یا فروعی، یقین کی محکم بنیادوں پر استوار ہونے چاہئیں۔ وہ یہ بھی مانتے ہیں کہ یہ استحکام صرف علم سے ہرگز پیدا نہیں ہوتا اس کے لیے عرفان ضروری ہے اور یہ کہ دل میں یقین اور یقین میں کمال عرف اولیا کے درپر ہی نصیب ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں حضرت مصباحی نے اس لکنے کی بھی وضاحت کی ہے کہ وہ آحاد احادیث جو غیر احکام میں ہوں اور کسی منصوص شرعی کے معارض و مخالف نہ ہوں اگر ان پر کسی مومن کو آج بھی یقین کامل ہو اور اس پر وہ عمل کرے تو اس کا حقت ہے۔

لقوی ان کے نزدیک یہ ہے کہ صوفی شریعت و سنت مصطفیٰ ﷺ سے اپنی زندگی کو مکمل طور سے آراستہ کرے۔ لقوی کے مختلف اصناف ہیں، ورع کا درجہ لقوی سے بلند تر ہے، حقوق عباد کی ادائیگی، تواضع و انگساری سے متصف ہونا اور خود کو کمتر سمجھتے رہنا، والدین کی اطاعت و فرمان برداری کرنا اور ان کی خدمت میں ہمہ وقت حاضر رہنا، ان کی پسند و ناپسند کا خیال رکھنا لقوی کے بلند درجات میں شامل ہیں۔ مُتقیٰ کو چاہیے کہ اکابر اسلاف کی باتوں پر کلام کرتے وقت ادب و تواضع کو ہاتھ سے نہ جانے دے۔ حق گوئی و صلابت دینی کو شیوه بنائے اور تعصب کی آمیزش سے اپنادا مکن بچائے۔ خدمت دین پر اپنوں کی مدد انسان کو جب و کبر میں اور غیر و میں کی قدر غصہ و انتقام میں بنتا کر دیتے ہیں۔ صوفی کو ان باتوں سے پرہیز کرنا چاہیے۔ زبان کو قابو میں رکھے اور ایسی کوئی بات نہ کہے جس سے پیشانی اور شرم دنگی کا سامنا کرنا پڑے۔ تواضع اور محساہہ نفس کو حضرت مصباحی نے تصوف کی بنیادی شرط بتایا ہے۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں ”تصوف کی بنیادی

حقوق انسانی، نیوورلڈ آرڈر عالم اسلام، القول المعتبر فی الامام المفترض، انسان اور کائنات کی تخلیق و ارتقا، سلوک و تصرف کا عملی دستور، فلسفہ شہادت حضرت امام حسین، ایمان کا محروم کر، عقیدہ شفاقت، حیات النبی، فلسفہ معراج النبی، ایصالِ تواب کی شرعی تیشیت، امام مصطفیٰ علیہ السلام عشق رسول استحکام ایمان کا واحد ذریعہ غیرہ شمار کی جاسکتی ہیں، آپ کے خطابات گا ہے بگا ہے کیوں وہی، اے ٹی وی، پی ٹی وی اور اے آر وائی ٹی وی نشر کرتے رہتے ہیں، [www.youtube.com](http://www.youtube.com) پر بھی آپ کی شمار تقاریر سماعیت کی جاسکتی ہیں۔

تصوف کے حوالہ سے آپ کا نظریہ یہ ہے کہ تصوف کی روح نفس کی پاکیزگی سے عبارت ہے، جو شریعت کی پاسداری کے بغیر ناممکن ہے، اسی بنا پر وہ تصوف کو کاروبار بنانے والوں کو جاہل اور گمراہ بھی قرار دیتے ہیں، تصوف پر ان کی ایک اہم تصنیف حقیقت تصوف ہے جو یقیناً اسم باسمی ہے، پوری کتاب کی ورق گردانی کے باوجود کہیں بھی کوئی ایک کرامت نہیں ملے گی، کتاب کے موضوع پر موصوف کے یہ طولی ہونے کا قاری کو یقین ہو جاتا ہے، جن بحثوں اور بحثوں کی ہر ہر شق رکھنے کوکی سے ان کی گہرائی و گیرائی تک بہت ہے۔

پروفیسر موصوف کی مذکورہ کتاب ”حقیقت تصوف“ کے مطالعہ سے قاری ایسا محسوس کیے بغیر نہیں رہتا کہ اس سے قبل تصوف کی جن کتابوں تک اس کی رسائی ہو چکی ہے ان کتابوں سے امتدادِ زمانہ کے ساتھ اس کتاب میں فہم و ادراک اور ذہن و دماغ کو ابجات پر مرکوز کرنے کا روایہ Develop ہوا ہے لیکن طور پر اس میں وہ بہت ساری بحثیں در آئیں ہیں۔ جنہیں پہلے بھی صنفیں تصوف نے اپنی کتابوں میں درج کیا ہے۔ لیکن اس میں استدلال کے طریقوں میں جدت پسندی جا بجا ملتی ہے۔ کتاب و سنت اور تاریخ کو امت مسلمہ کی حیات اجتماعی کا سرچشمہ تھاتے ہوئے مصنف نے اسلامی تاریخ کو دو ادوار پر منقسم کیا ہے۔ (۱) دورِ بعثت (۲) دورِ مابعد بعثت۔ اس کے بعد قم طراز ہے:

”دور بعثت اسلامی معاشرے کے قیام و تاسیس اور اس کی بقاوی کی جدوجہد کا دور ہے جس سے اسلامی فضائل حقائق و اقدام کے طور پر مسلم ہوئے اور دور مابعد بعثت ان فضائل کو محفوظ (Preserve) کرنے اور برقرار رکھنے کی جدوجہد کا دور ہے۔ اس لیے یہ کہنا بجا ہے کہ دور بعثت کی تاریخ معیاری دین کی اور دور مابعد بعثت کی تاریخ معمول بہ دین کی تاریخ ہے۔ کتاب سے ہمیں اسلام کی نظریاتی اساس میسر آتی ہے، سنت اس نظریے کے معیاری نمونہ عمل کی حیثیت رکھتی ہے اور دور مابعد بعثت کی تاریخ، زندگی کو کتاب و سنت کے مطابق رکھنے کی جدوجہد پر مشتمل ہے۔ مذہبی زندگی میں شریعت اور طریقت دونوں کی حیثیت معمول بہ دین کی ہے۔ شریعت اور امر

## پروفیسر طاہر القادری اور تصوف حقیقت تصوف کے حوالے سے

پروفیسر طاہر القادری (پ: ۱۹۵۱ء) کی شخصیت محتاج تعارف نہیں۔ فی زماننا موصوف ان چند شخصیات میں شمار کیے جاتے ہیں، جو اسلامی تعلیمات کو update انداز میں پیش کر رہے ہیں۔ سیکٹروں کا تابیں تفسیر و حدیث، فقہ و فتاوی، مناظرہ اور دیگر اسلامی موضوعات پر شائع ہو چکی ہیں اور مسلسل ہو رہی ہیں۔

آپ اسٹریشنل منہاج القرآن فاؤنڈیشن، عوامی تعلیمی منصوبہ، منہاج یونیورسٹی جیسے اداروں اور سیاسی پارٹی پاکستانی عوامی تحریک کے سربراہ اور بانی ہیں۔ آپ نے تحریک منہاج القرآن ۱۹۸۰ء میں قائم فرمایا، آپ پاکستان کے اعلیٰ انتظامی، قانونی، تعلیمی اور سیاسی مناصب پر فائز رہے۔ ۱۹۹۲ء میں آپ نے قومی اور بین الاقوامی ٹرانزیکشنز کا احاطہ کرنے والا غیر سودی بینک کاری نظام پیش کیا، جسے صنعتی و بنک کاری حلقوں میں سراہا گیا۔ اس کے علاوہ انہوں نے خود عملی طور پر مسلم کرچین ڈائکلائگ فورم بھی قائم کیا۔

آپ کی قومی ولی اور فلاہی خدمات بھی سراہے جانے کے لائق ہیں۔ آپ کے ذریعے بیواؤں، قیمتوں، معذوروں، غریبوں اور طلبہ کے لیے وظائف کا بھی انتظام ہے۔ آپ ہر میں شریفین کے بعد دنیا کا سب سے بڑا اجتماعی اعتماد کا نظم کرتے ہیں۔ دنیا کی سب سے بڑی میلاد کانفرنس آپ مینار پاکستان لاہور کے تاریخی مقام پر منعقد کرتے ہیں۔ آپ نے ایک ایسا گوشہ بھی قائم کرمایا ہے جہاں سالوں بھردن رات درود شریف کا ورد ہوتا ہے، آپ کی قائم کردہ تحریک منہاج الق آر، کو دنیا بھر میں شانخیل متحیر ک وفعال ہے۔

آپ کی چند اہم تصانیف میں بجا طور پر عرفان القرآن، منهاج القرآن، المنهاج السوی من الحدیث النبوی، سیرت الرسول، میلاد النبی، اسلام اور جدید سائنس، اقتصادیات اسلام

سلسلہ میں انہوں نے مجدد الف ثانی کے مکتب کا ایک اقتباس بھی پیش کیا ہے۔ اس کے بعد لکھتے ہیں:

”آپ نے عوام کے قلوب واہاں میں تمکب بالکتاب والسنہ کی اہمیت اجاگر کی اور بحثیثت ذریعہ علم کشف و وجود ان کی حقیقت و قطعیت کا انکا کیا تا کہ اسے وہی کا بدل تصور نہ کیا جاسکے۔ اس دور میں اس حقیقت کو دلوں میں جاگزیں کرایا گیا کہ صوفیانہ مذہبی واردات حق ہیں، ان کا انکار ناممکن و محال ہے لیکن ان کی حیثیت باطنی کیفیات اور روحانی اور اکات کی ہے، اور اک حقیقت میں اصحاب ہدایت کے کشف، جو فرق مدارج کے باعث مختلف بھی ہو سکتے ہیں۔ اس کا انحصار تزکیہ باطن پر ہے، لہذا کشف وجود ان کے ذریعے حاصل ہونے والے علم کی صحت و عدم صحت کا معیار شریعت ہے، لیکن کسی کو یہ حق حاصل نہیں کہ حقیقت کشف اور حیثیت وجود ان کو سمجھے بغیر شریعت ہے، مگر ظاہری تعارض کی بنا پر نفس کشف کا انکار کر دے۔“ (ص: ۲۷)

اسلامی علوم و فنون اور تاریخ پر مستشرقین نے بڑی گہری نگاہ ڈالی ہے اور اس کے تمام تر اختصاصات و کمالات کو بالآخر دیگر مذاہب کی جھولیوں میں ڈالنے نظر آئے ہیں، موصوف کو بھی اس کا احساس ہے اور وہ بھی ان باتوں کو اپنی کتاب میں پیش کرتے ہیں۔ اس سلسلہ میں ان کا نظریہ یہ ہے کہ تصوف سب سے زیادہ دیگر اقوام کا تختہ مشق بنا اور اسے انہوں نے اپنے نام کرنے کی کوشش کی، یہاں تک کہ ان پر پیکنڈوں سے متاثر ہوئے بغیر مسلم زعماً بھی نہ رہ سکے اور انہوں نے بھی اس انداز میں سوچنا شروع کر دیا کہ واقعی تصوف عیسائیت اور ہندو مت سے مستعار ہے۔ موصوف نے اس نظریہ کو سطحی مطالعہ کا نتیجہ قرار دیا ہے۔ ان کے نزدیک یہی وہ سبب ہے کہ جو افراط و تفریط سے ہٹ کر تصوف کے بارے میں صحیح اسلامی نظریہ سے غور کرنے پر اکساتا ہے تاکہ یہ حقیقت سامنے آسکے کہ:

”اسلامی معاشرے میں تصوف کو بہت اہم مقام حاصل ہے، آج اسلامی معاشرہ کا وجود تقریباً نہیں کے برابر ہے، اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ مزکی و مصافی نفس انسانی کا نقدان ہے اور اس کے وجود کے لیے ضروری ہے کہ ایسے افراد معاشرہ میں ہوں، جو خلائق جدوجہد کرنے والے اور روحانی ذہنیت کے مالک ہوں تبھی خالص اسلامی معاشرہ کا تصور کیا جاسکتا ہے، جو معاشرہ کرپشن، برائیوں، بداعماليوں اور غیر قانونی و غیر شرعی امور سے مختبہ ہوگا۔ اس کے لیے پروفیسر موصوف کا بہت واضح نظریہ ہے کہ ”اگر فس امارہ بدستور برائیوں اور بداعماليوں پر اکسانے میں محو ہو تو شعور اپنا خرد و اخراج ختم کر کے لا شعور کے تالیع کیوں کر ہوگا۔ اس لیے انسانی شخصیت کے نفسی پہلو کی صحیح نشوونما کے لیے شعور کو لا شعور سے سازگار بنانا ہوگا۔ اس کے لیے شرط اولین ”تزکیہ نفس“ ہے اور یہی فی الحقيقة

دنواہی کا وہ نظام ہے جس کی بدولت انفرادی اور اجتماعی زندگی ضبط و انقیاد کی پابند رہتی ہے اور طریقت اور مدنواہی کے اتباع میں ”اخلاص فی العمل“ کے ذریعے ایمان کو ”درجہ احسان“ پر فائز کرنے کی تدبیر ہے۔“ (ص: ۲۲)

اقتباس کے آخری جملہ میں پروفیسر موصوف کس آسانی اور ندرت کے ساتھ طریقت کی تعریف کر کے گزرے ہیں۔ جب کہ ان ہی چند الفاظ کے ایک جملہ کو ابواب و فصول میں بیان کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ طریقت اخلاص فی العمل کی طرف مائل کرتی ہے، اور عامل کو درجہ احسان پر فائز کر دیتی ہے۔ پھر مسلم معاشرہ پر استعماریت کی جارحانہ ضریبیں پڑنے کے اثرات اور مسلمانوں کے اندر وہن سے جذبات ملی کا لکھنا اور پر عظمت ماضی سے ہمارا لاغع ہو جانا بیان کیا ہے اور متعال گمگشته کی بازیافت کے سلسلہ میں چند سوالات قائم کیے ہیں۔

(۱) مسلم (اسلامی) معاشرے سے کیا مراد ہے؟ (۲) معاشرے میں اختلال کے اسباب کیا ہیں؟ (۳) تصوف سے کیا مراد ہے؟ (۴) اور اس کے ذریعے اسباب اختلال کا تدارک کیوں کر ممکن ہے؟ اور اس کے بعد ماضی سے حاضر تک تصوف کے مقاصد کو بیان کیا ہے، اور تصوف کی طرف رجحانات کو مختلف موثرات کا نتیجہ قرار دیتے ہوئے تحریر فرمایا ہے:

”تہذیب و ثقافتی زندگی کے معرض ارتقا میں ہونے کے باعث ہر دور میں تصوف کی طرف متوجہ کرنے والے موثرات الگ الگ رہے اور اسی بنا پر صوفیانہ فکر بھی ارتقا پذیر ہی۔ لیکن تصوف جن مدارج ارتقا سے بھی گزرا، اس کی ارتقائی حرکت کی سمت یہی رہی کہ صوفیانہ مذہبی واردات انجام کا رتیغہ رانہ وہی کے مطابق ہو جائیں، چنان چہ جہاں کہیں ان کے مابین عدم مطابقت کا شانہ ہو اسے رفع کر کے سازگاری وہم آہنگی پیدا کی گئی۔“ (ص: ۲۳)

پروفیسر موصوف نے حرف تصوف پر کتاب تحریر نہیں کی ہے بلکہ اس کی تفہیم کے لیے خوب صورت طریقہ بھی اختیار کر لیا ہے، اور ایسے موثر عنادین قائم کیے ہیں جو صرف براے نام نہیں ہیں، ان کا تعلق امیاث سے بر اہر است ہے، انہوں نے تصوف کو دو دو اور میں تقسیم کیا ہے۔ دور ماقبل تقید اور دور تقدید، دور ماقبل تقید میں چار مرحلے سے تصوف کو گزارا ہے۔ مرحلہ اولیٰ کو زہدورع اور تقویٰ کا دور، مرحلہ ثانیہ کو جاہدہ نفس اور بانی کیفیات کا دور، مرحلہ ثالثہ کو جذب اور نبیت توبہ کا دور اور مرحلہ رابعہ کو حقائق کی اظریٰ تقلیل کا دور قرار دیتے ہوئے مختلف ادوار کے ساتھ مختلف شخصیات کو جوڑا ہے۔ دور تقدید کو بیان کرتے ہوئے موصوف نے ان غلط ہمیوں اور غام خیالیوں وغیرہ کی جانب بھی اشارہ فرمایا ہے جس سے ظاہر ہے کہ تصوف کو نقصان پہنچا۔ دور تقدید میں مجدد الف ثانی، حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی خدمات کو خاص طور پر سراہا ہے۔ اس

جو یہ تصور پید کر دیا گیا ہے کہ فلاں شخص پابند شریعت تو نہیں البتہ بہت پہنچا ہوا ہے۔ اس کی سخت الفاظ میں نکیہ کرتے ہوئے مقام و لایت تک رسائی کے لیے پابندی شریعت کو ضروری قرار دیتے ہیں، یوں تو جا بجا کتاب میں صاحب کتاب نے اہل تصوف کی اصلاح فرمائی ہے اور ہر وہ مقام جہاں ثابت و متفق دونوں پہلو پیش کیے جاسکتے ہیں، وہاں سے موصوف سرسری طور پر صرف تعارف و تعریف کر کے نہیں گزرے ہیں، مطالعہ سے جا بجا ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اہل تصوف کی موجودہ کوتاہیاں انہیں ستائی ہیں: ”اس آیت نے اس تصور کو مکمل طور پر باطل کر دیا جو جہالت کی بنا پر ہمارے اندر رواج پا گیا ہے کہ فلاں شخص نماز و روز کے کاپا بند تو نہیں ہے مگر ہے بڑا کامل ولی اللہ شریعت کی پابندی و پاسداری کو اپنے اوپر لازم نہیں سمجھتا مگر بہت پہنچا ہوا اور بہت بزرگ ولی ہے۔ یہ سوچ سراسر اسلام کے خلاف اور دینی دشمنی پر مشتمل ہے۔“ (ص: ۱۰۰)

بے شمار ایسی کتابیں منظر عام پر آجھی ہیں جن کے مطالعہ سے یہ تو ضرور محسوس کیا جاسکتا ہے کہ تصوف شریعت مخالف نہیں ہے مگر باصرارت مام پروفیسر موصوف نے اپنی کتاب میں بارہا یہ کہا ہے کہ طریقت، شریعت کی پابندی ہی کا نام ہے اور اس کے لیے مثالیں بھی پیش کی ہیں، اور حقیقت تو یہی ہے کہ تصوف کے نظری رویوں پر بہت بعد میں کام کا آغاز ہوا۔ عملی تصوف کی ابتداء اس سے بہت قل کی چیز ہے اور یہ بھی ہمارا بڑا الیہ رہا ہے کہ جب سے نظری تصوف پر کام شروع ہوا اور جوں جوں اس میں تیزی آئی اسی طرح بتدرج ہمارے اعمال سر دپڑتے چلے گئے۔ اور آج نوبت بایس جاری سید کہ تصوف پر سینار و سپوزیم اور حاضرات تو اکثر ہوا کرتے ہیں لیکن اعمال تصوف سے لیس کرنے کے لیے قبل قدر اقدم نہیں کیے جاتے۔ پروفیسر موصوف کی ایک مثال ملاحظہ کریں جو انہوں نے ”تصوف و طریقت اور شریعت کے ما بین کوئی تضاد نہیں“ کی سرفی کے ذیل میں تحریر فرمایا ہے۔ ”جب کسی شخص نے کتب نقدہ میں مندرج قواعد کے مطابق نماز پڑھ لی تو فہرما کے نزدیک اس کی نماز ہو جائے گی مگر اہل طریقت اسے کافی نہ سمجھیں گے بلکہ ان کا مسلک یہ تقاضا کرے گا کہ جس طرح چہرہ کعبہ کی جانب متوجہ رہا قلب رب کعبہ کی جانب متوجہ رہے اور جیسے جسم حالت نماز میں ظاہری نجاستوں اور آلاتشوں سے پاک رہا، روح بھی باطنی آلوگیوں اور نجاستوں سے پاک رہے گویا تصوف و طریقت، شریعت کے مخالف و معارض نہیں بلکہ عین اس کے نشان کی تکمیل کے لیے سرگرم عمل ہیں۔“ (ص: ۱۳۸)

تصوف کو عجمی رو یہ کہنے والوں کی کسی دور میں کی نہیں رہی ہے۔ آخری ادوار میں جب نئے فرقے اور مسالک نے جنم لیا تو اس قول میں مزید وقت و حرارت عو د کر آئی۔ بر صغیر ایسا میں تصوف کو بدنام کرنے کے لیے مختلف قسم کے مضمونہ خیز نام بھی رکھے جا چکے ہیں۔ بعض لوگوں کو

تصوف کی ماہیت و مقصد ہے، مزید برآں نفسیاتی پہلو کی نشوونما بھی جوارا دہ، جذبہ اور ادراک کی متناسب ترقی سے ہوتی ہے اس امر کی متقاضی ہے کہ نفس انسانی مزکی و منقاد ہو،“ (ص: ۲۳)

”حقیقت تصوف“ میں دیگر تصوف کی کتابوں کی طرح تصوف کے مادہ اشتقاق وغیرہ پر بھی سیر حاصل گفتگو کی گئی ہے اس سلسلہ میں اکابر کی تمام تراہم کتب پر پروفیسر موصوف کی نگاہ ہے اور اس سے بھر پورا استفادہ کے ساتھ انہوں نے جہاں سے جو چیز حاصل کی ہے، اس کا حوالہ بھی بڑی فراخ دلی کے ساتھ نوٹ کر دیا ہے۔ تصوف کے آخری ادوار کا بڑا الیہ یہ رہا اور ہے کہ انفرادی طور پر بے شمار افراد بعض بزرگان کے تیعن میں دنیا اور بیوی بال بچوں سے کنارہ کشی کو ہی اصل تصوف گمان کرتے ہیں۔ حالاں کہ یہ نظریہ سو فیصد غیر شرعی ہے اور کم از کم بارگاہ خداوندی میں تو غیر معمود ہے۔ نصف صدی سے ایک آدھ جماعت کا بھی غالب نظریہ یہی ہوتا جا رہا ہے کہ بال بچے اور بیوی تعلق مع اللہ میں حائل ہو کر انہیں علاقہ دنیا میں ملوث کر دیتے ہیں۔ پروفیسر موصوف نے واضح طور پر اس نظریہ کی نہ ملت کی ہے اور اس پر اپنے خوب صورت اور موثر بدبجھ میں اظہار خیال کیا ہے:

”یہاں ذہن میں یہ سوال ابھرتا ہے کہ کیا مکمل انسان ضرور تا وہی ہے کہ جو محبوب حقیقی سے غایت درجہ مانوس اور غیر اللہ سے یکسر دست کش ہو جائے اور ہمہ وقت اسی کے ذکر و فکر میں یوں لگن رہنے لگے کہ بیوی بچوں کے حقوق اور دیگر معاشرتی و سماجی ذمہ داریوں سے کلینیا دست بردار ہو جائے، نہیں نہیں! ایسا تصوف تعلیمات اسلامی سے بے بہرہ ہونے کی دلیل ہے۔ اسلام میں کامل انسان سے مراد وہ انسان ہے جو محبوب حقیقی کی یاد میں رہتے ہوئے بھی اس کی مخلوق سے اپنا علاقہ تعلق برقرار رکھے اور اس کے ساتھ تعلقات میں اپنے محبوب ہی کی پسند و ناپسند اور امر و نہیں کا خیال رکھے اور زندگی کے تمام امور و معاملات میں اس کے ہر حکم کو بہ دل و جان بجالائے۔ یعنی نہ محبوب کو بھولے نہ اس کے حکم کو، اگر وہ ایسا نہیں کرتا تو ایسے دعوایے محبت کو سوائے دجل و فریب اور منافقت کے اور کوئی نام نہیں دیا جاسکتا۔ دنیا میں رہتے ہوئے معاملات دنیوی میں اور امر و نہیں کی بالا تراجم پابندی از روئے شریعت، محبوب حقیقی کی محبت کا اولین تقاضا اور تصوف کا نصب اعین ہے، گویا تصوف سے مراد وہ طریق زندگی ہے جس میں انسان اللہ کی محبت میں اس قدر منہمک اور فنا ہو جائے کہ اس کے حکم کی سرتاسری کا کوئی خیال بھولے سے بھی اس کے دل میں نہ آئے،“ (ص: ۹۰)

پروفیسر موصوف تصوف کے نام پر چھلی برا کیوں اور خانقاہوں میں بیٹھے بے را روا فرادر کی طرف سے اغماض اور چشم پوشی بھی نہیں بر تھے، وہیں شریعت کی پابندی، صوم و صلوٰۃ کا التراجم، بزرگان دین کے طریقوں پر کامزن ہونا ان کے نزدیک ضروری ہے، گوکہ قول انہیں تو فعلًاً آج امور دین سے کوتاہی بر تی جا رہی ہے اور شریعت و طریقت و مقتضاد چیزیں سمجھی جا رہی ہیں۔ معاشرہ میں

(۱) تصوف عجمی روئینہیں ہے بلکہ اس کا سر آپ ﷺ کے مبارک عہد سے مسلک و مربوط ہے۔  
 (۲) دور صحابہ و تابعین میں لفظ صوفی کے رانج نہ ہونے کی سب سے بڑی وجہ یہ تھی کہ اس دور میں صحابہ و تابعین جیسے القاب ہی موتین کے لیے سرمایا اور معراج حیات تھے۔  
 (۳) شریعت و طریقت و متصاد چیزیں نہیں ہیں بلکہ طریقت منشاء شریعت پر عمل کرانے والا رویہ ہے۔

(۴) لفظ صوفی کا استعمال ابتداء اسلام میں بھی ملتا ہے۔

(۵) اسلامی تاریخ میں اپنوں اور غیروں کا سب سے زیادہ تختہ مشق تصوف کو ہی بننا پڑا ہے۔  
 (۶) ترکیہ نفس کے بغیر شعور کو لاشعور کے تحت نہیں کیا جا سکتا،  
 (۷) معاشرہ کو اسلامی راہ پر ڈالنے کا واحد ریهہ ترکیہ نفس ہے  
 (۸) دعوے صوفیت کی تحقیق کے لیے امور شریعت پر پابندی ضروری ہے  
 (۹) تفسیر، حدیث، فقہ وغیرہ جیسی اصطلاحات سے قبل لفظ تصوف کا استعمال تھا۔  
 (۱۰) عوام کے تصوف سے نا بلدر ہنئے میں ان کا کوئی قصور نہیں اس کے ذمہ دار نام نہاداں بل تھوڑے ہیں یاد دین کے متعلق سرسری معلومات رکھنے والے واعظین، جنہوں نے دین کے طواہ پر بھر پور زور دیا لیکن دین کے باطنی نظام سے صرف نظر کر لیا اور اگر حقیقت تصوف اور صاف حقیقت تصوف کو سمجھنا ہے تو میں سمجھتا ہوں کہ کتاب کے اقتباس کو پڑھنا چاہیے۔

”درحقیقت تصوف نہ تو جمود و تعلل کا نام ہے، نہ حض کی سلسلہ طریقت سے مسلک ہو جانے اور بزرگوں کے عرس منانے کا نام ہے، تمام غلط فہمیاں اور منفی خیالات روح تصوف کو نہ سمجھ سکنے کے باعث پیدا ہوئے، تصوف کو غاروں اور جنگلوں میں ذکر و فکر تک محدود کر دیا، اس فاسخہ رو حانیت کی غلط تعبیر ہے اور اس پر یہ الزام لگانا کہ تصوف زندگی کی حرکت و عمل سے دور لے جانے والا اور زندگی کے بدلتے تھاضوں کا ساتھ نہ دے سکنے والا فاسخہ ہے یہ بھی ناصواب و ناروا ہے۔ در اصل تصوف ایک ایسا جامع ہمہ گیر تصور حیات ہے جو اپنے مقاصد کے اعتبار سے معراج حیات ہے، یہ فلسفہ جب کسی کی ذات میں عمل متحقیق ہو جائے تو اسے عروج و کمال سے ہم کنار کر دیتا ہے۔ اگر روح تصوف کا فہم حاصل ہو جائے اور اس کی حقیقی تعلیم سے آگاہی میسر آ جائے تو اہل بصیرت کو یہ سمجھنے میں چند اس مشکل نہیں رہتی کہ فلسفہ تصوف اصلاح بنیادی مقاصد کا مجموعہ ہے جن میں سے تین کا تعلق اعمال سے ہے اور تین کا تعلق احوال سے۔ تین مقاصد عملی مشقت اور جدوجہد کا تقاضا کرتے ہیں جب کہ دوسرے تین مقاصد کیفیات قبیلی اور باطنی سرور پر ہیں۔“

تصوف کا نام ہی سن کر بخار آ جاتا ہے، بعض ایسے ہیں جو یہ کہتے ہوئے نہیں تھکتے کہ جس طرح بیمار سے بخار کا تعلق ہوتا ہے یا بخار کا بیمار سے ہوتا ہے اسی طرح میرا تعلق تصوف سے ہے۔ پروفیسر موصوف نے بڑی مددل بحث اس کتاب میں تصوف کے آغاز و ارتقا کے حوالے سے کی ہے۔ قرآن و احادیث رسول ﷺ سے استدلال اور ان کی تعریف و توضیح کا انداز نہ لالا ہے۔ لفظ صوفی دور رسول اور متصل دور رسول میں رواج کیوں نہیں پاسکا اس پر بھی بحث کی ہے۔ اقوال اکابر و اسلاف کے حوالے بھی دے دیے ہیں۔ ایک جگہ قم طراز ہیں:

”یہی وجہ ہے کہ تابعین حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے فیض صحبت کی بنا پر حاصل ہونے والی نسبت کو پھوڑ کر کسی اور لقب پر راضی نہ تھے۔ اس بیان کی تائید و توثیق مندرجہ ذیل علانے بھی کی ہے۔ (۱) شیخ ابو نصر سراج (کتاب المعم: ۲۲) (۲) امام ابوالقاسم قشیری (الرسالہ القشیری یہ: ۸) (۳) حاجی خلیفہ صاحب کشف الظنون (کشف الظنون، ۱: ۳۲۱) (۴) مولانا عبدالmajid دریا آبادی (تصوف اسلام: ۲۷-۲۶) پھر استبداد زمانہ سے حالات اور سرم رواج بدلتے چلے گئے، نئے نئے القابات و اصطلاحات معرض وجود میں آئیں لہذا اہل دل اور اہل صفائی بدلتے ہوئے زمانے کے تقاضوں کے تحت صفائی باطن کے حوالے سے لقب ”صوفی“ کو اختیار کرنے میں کوئی مضائقہ نہ سمجھا،“ (ص: ۱۷۱-۱۷۰)

پروفیسر صاحب نے آخری ابواب میں مطالعہ تصوف کی علمی و دینی ضرورت کا، مطالعہ تصوف کی علمی و اخلاقی ضرورت، مطالعہ تصوف کی اعتقادی اور سائنسی ضرورت، تصوف بنیادی مقاصد کے آئینے میں، کے نام سے ابواب قائم کیے ہیں۔ اور ان ابواب کے تحت بڑی اہم بحثیں آئی ہیں۔ ان ابواب کی ذیلی سرخیوں سے ان بحثوں کی گہرائی کا بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ جو اس طرح ہیں، تصوف کی ضرورت و اہمیت، علمی و دینی نقطہ نظر سے اصلاح نفس کی ضرورت، شعور اور لاشعور کے تقاضے، اصلاح نفس، ترکیہ نفس کا مقام، عملی و اعتقادی زوال اور اس کے اسباب، ہمارے عقائد کی کیفیت، اعتقاد و مشاہدہ اور مرتبہ ایقان، تصوف کیا ہے؟ حقیقت تصوف، ان ابواب کے مطالعہ سے قاری کو تکرار کا احساس ہو گا مگر حقیقت یہ ہے کہ ہر ایک میں الگ چاشنی اور لاطافت بھی ملے گی۔ نگاہوں اور اذہان سے ہوتے ہوئے قلوب تک کی استطاعت بھر بحثیں ضرور کی ہیں۔ پھر مرحلہ وار رو حانی زندگی کی راہ میں ضروری امور کو بیان کیا ہے جسے ترکیہ نفس، صفائی قلب، اطاعت حق اور اس مرحلہ کے بعد محبت الہی (حب رسول ﷺ) ہی حب الہی ہے، رضاۓ الہی، معرفت الہی، کا نمبر آتا ہے کتاب کا اسلوب بھی جدید ہے اور نہ ہی یہ ترجمہ ہے کہ اس کے مطالعہ میں دشوار یا پیش آئیں۔ ”حقیقت تصوف“ کے مطالعہ کی تیخیں کچھ یوں بیان کی جاسکتی ہے۔

## غیر اسلامی روحانیت بعول بھلیوں میں گم ہے

”اسلامی روحانیت کا محور ذات باری تعالیٰ کا عرفان ہے اور عرفان بھی وہ جو جناب رسالب مآب ﷺ کے ذریعے ہمیں عطا ہوا، جب کہ غیر اسلامی روحانیت کی حالت اس شخص کی سی ہے جو بھول بھلیوں میں گم ہے“

### پروفیسر اختر الواسع

اسلامی اور غیر اسلامی روحانیت دونوں کا فرق ایک جملے میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ اسلامی روحانیت کا حقیقی اور تنہا محور ذات باری تعالیٰ کا عرفان ہے اور عرفان کی رسائی بھی وہ جو جناب رسالت مآب ﷺ کے ذریعے ہمیں عطا ہوا، جب کہ غیر اسلامی روحانیت کی حالت اس شخص کی سی ہے جو بھول بھلیوں میں باہر نکلنے کا راستہ تلاش کر رہا ہوا اور اس کی رسائی باہم مقصود تک نہ ہو پائے۔ اب اس کے بعد آپ جو بھی بات کریں گے وہ اسی کی تشریح تفصیل ہو گی اور اس اجمالی کی تفصیل بقول اقبال یوں ہے :

بِ مَصْفَنِ بِرْسَانِ خَوَلِشِ رَاكَهِ دِيَنِ ہَمَهِ اُوْسَتِ

اَكْرَبَهُ اَوْ نَهَ رَسِيدِيِّ تَمَامِ بُولِهِيِّ سَتِ

جناب رسالت مآب ﷺ کے اسوہ حسنہ میں بھی جو کہ قرآن کریم کا چلتا پھرتا مظہر ہے روحانیت اور مادیت دونوں کا حسین اور متوازن امیزاج ہے۔ یہ روحانیت رہبانیت کی طرف نہیں لے جاتی ہے۔ یہ زندگی سے فرار کا نہیں، قرار کا نام ہے۔ یہ ریاضت و عبادت کی اہمیت کی نہ صرف قائل ہے بلکہ اسے مستحسن جانی اور مناتی ہے لیکن جسم کو تکلیف پہنچا کر نہیں۔ پر دوسروں کا تو کیا، خود اپنے نفس کا بھی احترام کرتی ہے۔ یہ ترک لذات کی اسی حد تک حامی ہے جو کہ کسی شخص کو یادخدا اور بندوں کے تینیں اس کے فرائض سے غافل نہ کر دے۔ یہ کسی شخص کو اسی آستانہ نہیں بناتی بلکہ ضمیر دشت و دریا کے منصب پر فائز کرتی ہے۔ اس کا درد، درد تہائیں ہوتا بلکہ لذات غم زمانہ کی امانت دار ہوتی ہے۔

اب اس کے برعکس جو کچھ ہے وہ غیر اسلامی روحانیت ہے اور غیر اسلامی روحانیت کے پاس چوں کہ سر اپارحت، حسن انسانیت جناب مدرس رسول اللہ ﷺ جیسا کوئی جیتا جا گتا مثالی نہ مونہ نہیں ہے اور نہ قرآن حکیم جیسا ضابطہ حیات ہے، اس لیے وہ وہم و مگان کے ایسے دشت بے پایاں میں بھکٹتی بھی ہے اور بھکاتی بھی ہے جہاں اس کا حامل گم کردہ رہا بن کر رہ جاتا ہے اور ایک حقیقی

## بحث و نظر

## اسلام میں روحانیت رہبانیت نہیں، اتباع رسول کا نام ہے

”اسلام کا نظریہ روحانیت دیگر ادیان و مذاہب سے قطعاً مختلف ہے، اسلام میں روحانیت رہبانیت نہیں، بلکہ معاشرتی زندگی میں احکام الہی اور فرمودات مصطفیٰ ﷺ کی کامل اتباع نام ہے“

مولانا مبارک حسین مصباحی

ہندوستان کیش المذاہب ملک ہے۔ قطع نظر اس کے کہ عند اللہ اس کی وائعت کیا ہے، جہاں تک ہم نے ان مذاہب کی تعلیمات کا مطالعہ کیا ہے انسانی اور روحانی اقدار کا تصور ضرور ملتا ہے۔ اور ان کے اپنے مذاہب کے مطابق روحانی کامرانی کا جو تصور ہے اس میں قتل و غارت گری، چوری و ڈاکری، زنی، جھوٹ و فساد اور رشوت وزر انزوی کی نہ ملت بھی ملتی ہے۔ نیز اکثر مذاہب کی تعلیمات روحانیت کے محور پر گردش کرتی ہوئی نظر آتی ہیں، مگر واضح رہے کہ ان مذاہب کا تصور روحانیت اسلام کے تصور روحانیت سے بالکل مختلف ہے۔

روحانیت روح سے مستفاد ہے۔ حقیقت روح کا ادراک عام انسانوں کے لیے کائنات کا انتہائی مخفی راز ہے۔ نہ انیما سے سابقین نے اس راز کو افشا فرمایا اور نہ پیغمبر اسلام ﷺ نے اپنی امت پر حقیقت روح کو آشکارا فرمایا۔ عہد رسالت میں عرب کے یہودیوں نے قریش سے کہا کہ وہ محمد ﷺ سے اصحاب کہف، ذوالقرنین اور حقیقت روح کے بارے میں سوال کریں، اگر وہ تینوں سوالوں کا جواب دیں یا تینوں کا جواب نہ دیں تو سمجھ لینا کہ وہ نبی نہیں ہیں اور اگر کچھ کا جواب دیں اور کچھ کا جواب نہ دیں تو قیمتی نبی ہیں۔ قریش نے تینوں سوالوں کو بارگاہ رسول ﷺ میں پیش کیا تو آپ نے پہلے دسوالوں کا جواب دے دیا اور روح کے بارے میں بھی جواب دیا۔ واضح رہے کہ روح کا مسئلہ توریت میں بھی بھم ہی تھا۔ اس جواب کے بعد قریش و یہود کو سخت شرمندگی کا سامنا کرنا پڑا۔ یہ روایت حسب ذیل آیت کریمہ کے شان نزول کے طور پر مفسرین قرآن نے نقل فرمائی ہے۔ قرآن عظیم کے الفاظ یہ ہیں:

يَسْأَلُونَكُمْ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّيِّ وَمَا أُوتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا (سورة بنی اسرائیل، آیت: ۸۵)

”اور وہ آپ سے روح کو پوچھتے ہیں۔ آپ فرمادیجیے روح میرے رب کے حکم سے ایک چیز ہے۔ اور تمہیں علم نہ ملا مگر تھوڑا۔“

خدا و واحد سے جڑنے اور اسے پالینے کے بعد سب سے بے نیاز ہو جانے کی بجائے وہ نہ جانے کس کس کو سجدہ کرتا پھرتا ہے اور کیسے کیسے لوگ روحانیت کا فریب دے کر اس کا ہر اعتبار سے استھان کرتے ہیں۔ اس کی حالت وہی کچھ ہوتی ہے جیسی کہ غالب نے بیان کی ہے:

چلتا ہوں تھوڑی دور ہر اک تیز روکے ساتھ  
پچھا نتا نہیں ہوں ابھی راہ بر کو میں

غیر اسلامی روحانیت کا یہی وہ طسم ہے جو کبھی نشہ آور ادیویات کے ذریعے مکاشنے کا یقین دلایا جاتا ہے، کبھی طوائف کے نئے جسم میں مشاہدہ حق کا دعویٰ کیا جاتا ہے، کہیں ترک دنیا اور کہیں ترک لذات کے نام پر روحانیت کا کاروبار ہوتا ہے اگر غور کیا جائے تو یہ سب انسانی عز و شرف کی سر اسر تو ہیں ہے۔ انسان روحانیت اور مادیت دونوں کا اگر امترانج ہے تو پھر ہر افراد و تفریط سوائے گم رہی کے اور کچھ نہیں۔ ایک محلی اور مصطفیٰ روح کے لیے ایک ایسا ہی پاک و صاف جسم بھی چاہیے۔ اسلامی روح تو بڑی چیز ہے اشیائے خور و دنوش کے لیے بھی پاک و صاف برتن کو لازم قرار دیتا ہے تو پھر روح کے لیے جس ظرف کی ضرورت ہے وہ کس طرح سے کلیف قرار دیا جاسکتا ہے؟ اسی لیے اسلام میں ظاہر و باطن دونوں کی یکسانیت ضروری نہیں، لازمی قرار دی گئی، اور ظاہر و باطن کی فضیلت کا اندازہ صرف اسی بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ یہ دونوں خود خالق کائنات کی صفت ہیں اور اسی لیے اسلامی روحانیت تخلقو ابا خلاق اللہ کی داعی ہے۔

غیر اسلامی روحانیت کے دائرے میں پہنچنے ہوئے لوگوں سے ہمیں شکوہ یا شکایت نہیں ہم دردی ہونی چاہیے۔ کاش! ان پر حق منکش ف ہو گیا ہوتا اور وہ تلاش حق میں بھکنے کے بجائے اس سرماج منیر کی روشنی میں حق تعالیٰ کے راستے پر چل پڑتے جو کہ فلاج دنیا اور نجات آخرت دونوں کا سب سے بڑا اولیہ ہے۔

روحانیت کی اعلیٰ منزل تک بھی پہنچ سکتا ہے۔  
انسانی تاریخ پر نظر کھنے والوں پر بخوبی نہیں کہ جس سماج یا ملکی نظام پر روحانیت کے بادل ابر کرم بن کے چھائے رہے ہیں وہاں دلوں کا سکون پیشانیوں سے صبح فیروزان کی طرح مسکرا تا ہوا نظر آیا ہے اور غریب کی کشیا سے لے کر شاہی محل تک امن و آشی اور محبت و روداری کی چادرتی ہوئی نظر آئی ہے۔ اسلام کا نظریہ روحانیت اس کا داعی ہے کہ انسان کا ظاہری بھی تابندہ ہو اور اس کا باطن بھی درخشان ہو، اس کی دنیا بھی کامیاب ہو اور آخرت بھی با مراد ہو۔ اس سچائی سے کوئی انکار کر سکتا ہے کہ رہانیت و جوگیت کا روپ دھار کر خاندانی زندگی سے کنارہ کشی اختیار کر کے کوئی سماج و ملک وجود میں نہیں آ سکتا اور نہ روحانی عظموں کا اعتراف کیے بغیر کوئی تہائی و ملک امن و ترقی حاصل کر سکتا ہے۔ اقوام و ملک کی تاریخ کے جس موڑ پر دین و دنیا اور روحانیت و معاشرت کے درمیان گہری خلیج پیدا ہوئی ہے انسانیت بیچ چورا ہے پر رسوہ ہوئی ہے اور ترقی اور سکون کی جانب اٹھنے والے قدم تزیں اور مایوسی کی ڈگر پر آپڑے ہیں۔

اردو انسانکو پیدیا کے مقابلہ نگار نے ہندوستانی مذاہب کی تعلیمات کا جو تجزیہ کیا ہے ہم ذیل میں اس کی تجزیص رقم کرتے ہیں:

”چارواں نے روح کی ہستی اور زندگی بعد موت کو تسلیم نہیں کیا اور نہ اس نے جزا اسرا اور جنت و دوزخ کو تسلیم کیا ہے۔ باقی تمام مذاہب کی تعلیمات اس طرح ہیں۔

(۱) انسان جسم و روح کا مجموعہ ہے۔ روح پیدا ہونے سے پہلے اور مرنے کے بعد بھی اپنی ہستی رکھتی ہے۔ مرنے کے بعد اپنے اعمال کے مطابق جنت و دوزخ میں رہ کر پھر اس دنیا میں پیدا ہو جاتی ہے اور ایک دوسرے جسم میں بھی منتقل ہوتی رہتی ہے۔

(۲) یہ دنیانا پائیدار ہے اور مصیتیوں کا گھر ہے۔ اس میں کچھ دل بستگی نہیں ہونا چاہیے بلکہ ہمیشہ کے لیے اس سے آزادی حاصل کرنا چاہیے۔ جو گیت و منیاں اسی کا نام ہے۔

(۳) انسانی زندگی بالکل آزاد نہیں بلکہ ایک قانون کے تحت ہے۔ انسان کو اس کے کیے ہوئے اچھے یا بے اعمال کی سزا ملتی ہے۔ انسان کا کوئی عمل ایسا نہیں جس کا نتیجہ اسے بھگتا نہ پڑے۔ انسان پر ضروری ہے کہ وہ اپنے ایشور کو یاد کر کے اور اس کے بتائے راستے پر چلنے کی کوشش کرے۔

”ہر انسان کی روح بھگوان ہی کا ایک حصہ ہے، اس کا علم و عرفان ہی سب سے بڑا علم ہے۔“ ہندوستان کے ان قدیم مذاہب کے تصور و روحانیت پر جب ہم گہری نظر ڈالتے ہیں تو اس نتیج پر بخوبی ہیں کہ ان کے ماننے والوں نے اس کے اصولوں کو عملی طور پر پامال کر دیا ہے۔ ان مذاہب کے تصور و روحانیت میں دنیا کی کوئی حیثیت نہیں بلکہ ایک عذاب مسلسل ہے جو انہیں حنف جنم جھیلنا پڑتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے انسانی جان کو خیر و شر اور طاقت و معصیت سے باخبر کیا اور کاروبار ہستی میں پیدا کیا۔ اب جس نے اس روئے زمین پر ایمان کے ساتھ عمل صالح کیا، تزکیہ نفس کیا اور روح کی پاکیزگی اختیار کی اس نے فلاج و کامیابی حاصل کی اور جس نے بے راہ روی اور معصیت اختیار کی وہ نامرا درونا کام ہوا۔

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: وَنَفْسٌ وَمَا سُوْلَهَا فَالْهُمَّ هَا فَجُورُهَا وَتَقْوَاهَا قَدْ افْلَحَ مَنْ زَكَّهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسْهَا (سورہ نہش، آیت: ۷۴ تا ۷۵)

اور جان کی قسم اور اس کی قسم جس نے اسے ٹھیک بنایا پھر اس کی بدکاری اور اس کی پرہیز گاری دل میں ڈالی، پہنچ مراد کو پہنچا جس نے اسے سترہ کیا اور نامرا درونا جس نے اسے معصیت میں چھپایا۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کو آزاد نہیں چھوڑا بلکہ اس کی معرفت، راستی، روحانی پاکیزگی، تزکیہ قلب، بھلائیوں کے اصول و آداب اور برائیوں سے اجتناب کے لیے مختلف ادوار میں انیماں کرام کو مجموعہ فرمایا اور خاتم الانبیاء نبی کریمؐ نے آقا مولیٰ سرکار کائنات ﷺ کو مجموعہ فرمایا۔

ارشادِ بانی ہے: لَقَدْ مِنَ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ اذْبَعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ انفُسِهِمْ يَتَلَوَّ عَلَيْهِمْ اِيَّاتِهِ وَيَزْكِيْهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ (سورہ آل عمران ۲۳- آیت نمبر ۱۶۲)

”پہنچ اللہ تعالیٰ کا بڑا احسان ہوا مونوں پر، ان کے درمیان انہیں میں سے ایک رسول پہنچا جو ان پر آئیں پڑھتا ہے اور ان کا تزکیہ کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت سکھاتا ہے۔“

”تزکیہ سے مراد کفر و گمراہی، محمرات و معاصی کا ارتکاب، ناپسندیدہ خصال اور نفسانی تاریکیوں سے ظاہر و باطن کو صاف کرنا ہے۔ حکمت سے مراد سنتِ مصطفیٰ ﷺ ہے۔ یہاں سے یہ بات پورے طور پر واضح ہو گئی کہ رشد و ہدایت کی بنیادان تین چیزوں پر ہے۔

(۱) تزکیہ قلب، تصفیہ باطن

(۲) تعلیمات الہیہ

(۳) تعلیماتِ مصطفیٰ

اسلام کا نظریہ روحانیت (جسے ہم تصوف سے بھی تعمیر کر سکتے ہیں) دیگر ادیان و مذاہب سے قطعاً مختلف ہے۔ اسلام میں روحانیت رہبانیت نہیں، بلکہ معاشرتی زندگی میں احکام الہی اور فرموداتِ مصطفیٰ ﷺ کی کامل اتباع، عبادت و ریاضت، تقویٰ و تقویٰ، حقوق العباد کی ادائیگی اور اخلاقی ذمہ داریوں کے بھانے کا نام ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام کا نظریہ روحانیت میں دین و دنیا کی تقسیم نہیں۔ اسلام میں ایک ہی انسان جہاں گیری اور جہاں بانی کے ساتھ احسان و تصوف و

دنیا داری احکام الہی کے مطابق ہوتا دنیا دین ہو جاتی ہے۔ وہ حکومت و سلطنت جس کو دنیا سمجھا جاتا ہے اگر رضاۓ الہی کے ساتھ ہوتا دین ہو جاتی ہے۔ مال و دولت کے اصول اور تجارت و معیشت کی ترقی میں اگر اللہ تعالیٰ کی خوشنودی شامل ہوتا دنیا دین ہو جاتی ہے۔ جان کو خطرے میں ڈال کر آگے بڑھنا اور جان دے دینا دنیا داری ہے لیکن اگر اس کا مقصد برا یوں کا ختم کرنا ہو، اپنے مذہب کی سر بلندی ہو تو شہادت و روحانیت بن جاتی ہے۔ اسلام میں دین و سیاست دو علاحدہ چیزیں ہیں، بشر کی طیکہ سیاست میں سچائی اور خدمت خلق کا جذبہ ہو اور سب کچھ اصول شریعت کے مطابق ہو۔ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے ہو۔ ڈاکٹر اقبال نے بڑی اچھی بات کہی ہے:

جلال پا دشائی ہو کہ جمہوری تماشا ہو

جدا ہو دیں سیاست سے تو رہ جاتی ہے چنگیزی

مگر اب تو مسلمانوں میں بھی دنیا داری کا غلبہ ہے۔ عشق و عرفان اور اخلاص و قویٰ کا فقدان ہے۔ مسجدوں اور خانقاہوں میں بھی عام طور پر اخلاص و للہیت کا سوز و ساز سر دپڑکا ہے۔ مسلم قیادت و رہبری میں بھی خدا ترسی کے بجائے زرطی اور نفس پرستی کی فراوانی ہے۔ اس لیے مسلمانوں میں بھی بے راہ روی اور اضطراب و بے چینی ہے۔ انہی حالات سے متاثر ہو کر شاعر مشرق عالم حیرانی میں یہ فریاد کرنے پر مجبور ہو گئے۔

خدا دندا یہ تیرے سادہ دل بندے کدھر جائیں

کہ درویشی بھی عیاری ہے سلطانی بھی عیاری

محظے تہذیب حاضر نے عطا کی ہے وہ آزادی

کہ ظاہر میں تو آزادی ہے باطن میں گرفتاری

اور آج جب ہم ان مذاہب کے ماننے والوں کے فکر و عمل کا جائزہ لیتے ہیں تو لگتا ہے کہ وہ آواگوں کی قیاد سے رہائی حاصل کرنے کی کوئی جدوجہد نہیں کر رہے ہیں۔ ان مذاہب میں ترک دنیا سب کچھ تھا مگر آن ج دنیا ہی کو سب کچھ سمجھ لیا گیا ہے۔ ان مذاہب میں جیو تھیا سب سے بڑا جرم تھا، مگر آن اسی کو مذہب سمجھ لیا گیا ہے۔ ان مذاہب میں روح کی پا کیزگی اور روحانیت کی منزل حاصل کرنے کے لیے برے کرموں سے شدت سے روکا گیا ہے، لیکن آج اچھے برے کرموں کا امتیاز ہی ختم کر دیا گیا ہے۔ واضح رہے کہ کوئی بھی مذہب ہو اور اس کی عند اللہ جو بھی واقعیت ہو، اس مذہب کے اصولوں کا خون کر کے کبھی اس مذہب کے مقاصد کو حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ یہ خوفزدگی اور خود پرستی تو ہو سکتی ہے ایشور پرستی اور عرفان اور روحانیت پرستی نہیں ہو سکتی۔ یہی ایک حقیقت ہے کہ ان مذاہب کا تصویر روحانیت عہد جدید کے ترقیاتی معیار کا ساتھ نہیں دے سکتا، ان مذہب کے اصولوں کے مطابق روحانیت کی تلاش میں سرگردان رہنے والا بھی عہد جدید کا ترقی پذیر اور ترقی یافتہ انسان نہیں ہو سکتا؛ کیونکہ ان مذاہب میں دین و دنیا کی تقسیم کر دی گئی ہے۔ ان مذاہب میں معاشرت، سیاست اور معیشت سے روحاں کو الگ تھلک کر دیا گیا ہے، جو نظرت انسانی کے خلاف ہے۔

ان مذاہب میں سب سے بیادی چیز جو ہو سکتی ہے وہ انسانوں کی تقسیم ہے۔ ان میں کچھ مذہب کے کارکن ہیں اور کچھ دنیا کے۔ ہندوؤں میں برہمن خلقہ مذہب کے لیے اور راجپوت حکومت و بادشاہی کے لیے اور ولیش تجارت و کاشت کاری کے لیے اور شور محنت و مژدوری اور تینوں کی خدمت کے لیے اور اسی طرح ان کی عمروں میں بھی تقسیم کر دی گئی ہے کہ تمیں برس تعلیم کے لیے، تمیں برس دنیا کے لیے، تمیں برس عبادت و ریاضت کے لیے۔ بودھ و ہرم میں بھکشوں الگ کر دیے گئے ہیں، جن کا کام صرف ہرم پرستی ہے اور دنیا دار الگ ہیں، جو دنیا کا کاروبار کرتے ہیں اور جن پر بھکشوں کے تمام اخراجات کا بارے ہے۔

ان مذاہب کے برخلاف اسلام میں کوئی تقسیم اور فرق نہیں۔ اس میں اونچ نیچ اور ذات پات کا کوئی فرق نہیں۔ اس میں بلندی کا معیار صرف پرہیزگاری ہے۔ کوئی بھی انسان تقویٰ اور پرہیزگاری اختیار کر کے دنیا کا عظیم ترین انسان بن سکتا ہے اور سیاست و معیشت کی بلندیوں کے ساتھ دین و روحانیت کی بلندی بھی حاصل کر سکتا ہے۔ تاریخ اسلام میں اس کی بے شمار مثالیں ہیں۔ حضرت فاروق عظیم عظیم سیاست داں اور حکمران بھی تھے اور دین کے عظیم رہرا اور پیشوائی بھی، حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ عظیم تاجر و دولت مند بھی تھے اور امیر المؤمنین بھی، حضرت علی چاعث اور سپہ گری کے پیکر بھی تھے اور سرچشمہ روحانیت بھی۔

اسلام کا اصول یہ ہے کہ دین میں جب انسانی خواہشات شامل ہوں تو دین دنیا ہو جاتا ہے اور

## پروفیسر مسعود انور علوی سے گفتگو

پروفیسر مسعود انور علوی ایک تاریخی، علمی و روحانی خانوادہ و خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا کوری کے نمایاں فرد ہونے کے ساتھ ہندوستان کی عظیم دانشگاہ علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ کے شعبہ عربی کے موجودہ صدر بھی ہیں۔ آپ شاہ بختی حیدر قلندر کے فرزند ہیں۔ 7 اکتوبر 1961ء کو کاکوری کے قدیم روحانی گھر انہیں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم خاندان کے بزرگوں سے حاصل کی پھر درجہ پنجم سے لے کر ایم، اے، پی، ایچ، ڈی تک کی تعلیم علی گڑھ مسلم یو نیورسٹ سے حاصل کی۔ 1982ء میں آپ کو پی، ایچ، ڈی کی ڈگری تفویض کی گئی۔ 5 مارچ 1989ء میں نکاح کی رسم ادا کی گئی، مارچ 1982ء میں آپ علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کے شعبہ عربی میں لکھارا اور اپنی متعدد تصنیفات اور علمی کارناموں کی وجہ سے صرف 32 رسالہ کی عمر میں پروفیسر ہو گئے۔ تصنیف و تالیف کا ذوق و رش میں پایا ہے۔ مختلف علوم و فنون پر درجنوں کتابیں اور ملک و بیرون ملک کے سیکڑوں سینمازوں اور کافرنزوں میں اپنے گران قدر مقالات پیش کر کے مشاہیر علم و ادب سے خارج تحسین حاصل کر چکے ہیں، پیچاہ سے زائد علمی، ادبی، مذہبی اور تحقیقی مقالات ملک و بیرون ملک کے موقرو مشہور رسائل و جرائد میں شائع ہو چکے ہیں۔ مزید لکھنے پڑھنے کا سلسلہ آج بھی بڑی تیزی سے جاری ہے، اب تک آپ کی تین کتابیں اترپردیش اردو کادمی سے انعام حاصل کر چکی ہیں۔ موصوف نہایت منکسر المزاج اور سادہ لوح شخصیت کے مالک ہیں۔ صوفیہ کرام سے بے حد محبت کرتے ہیں، خانوادہ کاظمیہ قلندریہ کے سچے وارث ہیں اور تصوف و اخلاق کی تعلیمات پر مکمل طور پر کار بند ہوتے ہوئے اپنے علمی کارناموں کی وجہ سے اپنے اسلاف کا نام روشن کر رہے ہیں۔ خانقاہ کاظمیہ قلندریہ، اسلام و ایمان اور احسان کے موضوع پر موصوف سے لی گئی ایک سنجیدہ اور معلوماتی گفتگو کے اہم حصے کو ہم تاریخیں کی نذر کر رہے ہیں۔ حسن سعید صفوی

## شناختی

چیزے فقیر کر دے، یکے ذوق نغمہ و چنگ، دومن خوف مرگ بے درگ، ”نغمہ و چنگ کے ذوق و شوق اور موت کے خوف نے مجھے فقیر بنایا۔ ایک بار چاندنی رات میں جب کہ برسات کا موسم بھی نہ تھا آپ شیخ جبار اللہ علوی ہفت ہزاری و تر خانی کے مکان پر تھے۔ ایک دوست نے کہا کہ گانے میں تو ایسا اثر ہونا چاہیے کہ بانی برنسے لے۔ آپ نے جوش میں آ کر مہار گانا شروع کی، گاتے ہی ابر آ گیا اور بارش ہونے لگی۔ گاتے وقت والوں محبت حق بھی بہت بڑھ جاتا تھا۔ اکثرئی کئی روز مسلسل گاتے رہتے۔ مرشد کامل کی تلاش و جستجو میں بھی سرگردان رہتے تھے۔

حضرت شاہ تراب علی قلندر کا کوروی قدس سرہ نے آپ کی شخصیت کے سلسلہ میں بالکل درست لکھا ہے: ”سبحان اللہ آواز چنان شیریں و مرغوب و صورت چنیں نمکین و محبوب:

ندانم آں گل رعناء چ رنگ و بونی داشت  
کہ مرغ ہر چمنے گنتکوئے او می داشت

ہر طرف احسن شمائل حکایتہا و ہر جا از وضع و خصائص روایتہا بود... کم کے از ایشان رنجیدہ و عپیے در وجود ایشان دیدہ باشد بہر مشغله کہ در طفویل توجہ ہی نہ مودنگوئے سبقت از ہم عصر اسی ربووند در علم تیراندازی و فن شناوری نیز طاق و یگانہ آفاق بودند (اصول المقصود: ۲۱۳)

(سبحان اللہ آواز ایسی شیریں و پسندیدہ اور صورت ایسی نمکین (ملیح) اور ہر دل عزیز تھی، مجھے نہیں معلوم کہ اس گل رعناء کارنگک و رورپ و خوشبو کیسی ہے کہ ہر چمنہ اسی کے گن کاتا ہے۔ ہر طرف آپ کے محاسن باطنی و ظاہری کے چرچے تھے۔ شاید ہی کوئی ایسا ہو جسے آپ سے کوئی تکلیف و رخچ پہنچا ہو اور آپ کی ذات میں کوئی برائی نظر آئی ہو۔ بچپن میں بھی جس کام کی طرف متوجہ ہوتے اس میں اپنے تمام ہم سنوں سے سبقت لے جاتے۔ علم تیراندازی، تیراکی وغیرہ میں یگانہ آفاق تھے۔)

جو ان ہونے پر آپ کے والد ماجد نے سواروں میں ملازم رکھوا کر آپ کے ماموں نواب مظفر الدولہ تھوڑ جنگ بخشی ابوالبرکات خاں عباسی ناظم سرکار گورکھپور کے سپرد کر دیا۔ ان کے ہمراہ بکسر کی جنگ ۲۶۷ء میں شریک ہوئے مگر ایک مرد حق آگاہ شاہ مظہر حسین صاحب کی اس پیشین گوئی پر کہ اس میں ہندوستانیوں کو نکلتا فاش ہو گی جنگ سے کنارہ کش ہوئے۔

طلب حق کا جذبہ سچا تھا۔ ہمہ وقت اس زمانہ میں بھی شیخ کامل کی تلاش میں سرگردان رہتے تھے۔ بخشی رفتہ اللہ خاں نصرت جنگ سے موضع دگدھ ضلع اللہ آباد میں فروش صاحب کشاف و حال بزرگ اور قطب وقت سیدنا شاہ باسطنی قلندر قادری (۱۱۹۶ھ) کا ذکر ساتھ نہیں ایسا ہے قرار ہوئے کہ وہاں سے راتوں رات پیدل اپنے شوق و جستجو کو اپنارہبہ بنائے حاضری کے لیے

سوال (۱): - خانقاہ اور بانی خانقاہ (کاظمیہ قلندریہ کا کوری) حضرت شاہ محمد کاظم قلندر علوی کا کوروی قدس سرہ کے حالات پر کچھ روشنی ڈالیں۔

جواب: - حضرت شاہ محمد کاظم قلندر علوی قصہ کا کوری ضلع لکھنؤ کے ایک معزز صاحب علم و فقیر خاندان (مخدم زادگان علوی) میں ۷ ارشوال ۱۱۵۸ھ / ۲۷ اکتوبر ۱۹۳۷ء کو پیدا ہوئے۔ ان کے جد اعلیٰ قاری امیر سیف الدین، نصیر الدین ہمایوں کے عہد میں ہرات سے مع اپنے کنہ کے لاہور آئے۔ پہلے پیالہ اور پھر وہاں سے ایک عرصہ بعد کا لپی تشریف لا کرا قامت گزیں ہوئے اور کچھ عرصہ کے بعد پھر مستقل طور پر کا کوری میں بودباش اختیار کر لی۔ ان کے صاحبزادہ حضرت مخدوم قاری نظام الدین قادری عرف شاہ بھکاری کو قدس سرہ عہد اکبری کے ایک ممتاز عالم، صاحب تصرف بزرگ اور خوش الحان ہفت قرأت قاری تھے۔ ان کی خدمت میں دو مرتبہ بادشاہ جلال الدین محمد اکبر اولاد کی تمنا میں حاضر ہوا اور ان کے ارشاد پر کہ تمہاری قسمت میں اولاد شیخ سلیمان چشتی کی دعا اور تصرف پر مختصر ہے، اس نے فتح پور سیکری کا رخ کیا۔ اکبر کے داماد یعقوب سلطان اور دائی ماہم انگد (ماہی ماتکہ) کی قبور بھی کا کوری میں مخدوم صاحب کے مزار کے پاس عالی شان مقبرہ (تعمیر کروہ اکبر بادشاہ) میں موجود ہیں۔

شاہ محمد کاظم قلندر والد ماجد کی جانب سے حضرت محمد بن الحفیہ کے سلسلہ سے علوی اور والدہ ماجدہ کی جانب سے (حضرت عبد اللہ بن عیاس بن عبد المطلب) عباسی ہیں۔ شاہ محمد کاظم قلندر کے والد ماجد شاہ محمد کاشف علوی مشرباً چشتی تھے۔ انہوں نے ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی۔ ۸ سال کی عمر میں کلام پاک ختم کرنے کے بعد دوسرے علم کی تھصیل کی جانب متوجہ ہوئے۔ سب سے پہلے حافظ عبد العزیز صاحب خلیفہ حضرت شاہ محمد عاقل سبز پوش چشتی سے پڑھا۔ پھر تمام ابتدائی کتابوں کا درس ملا حمید الدین علوی محدث کا کوروی سے لیا۔ درمیانی اور آخری کتابیں ملا حمید اللہ سندیلوی شارح سلم العلوم اور ملا غلام بھی بھاری سے پڑھیں۔ مولانا عشق اللہ سے کیمیائے سعادت، منہاج العابدین اور زاد الآخرين وغیرہ پڑھیں۔

کلام مجید ختم کرتے ہی تمام اور ادو و طائف اور نماز کے ایسے پابند ہوئے کہ اپنے ہم سنوں کے ساتھ کھلیں کو دیں بھی صرف ایک بار کے علاوہ کبھی نماز قضاہ ہوئی اور نہ و طائف چھوٹے۔ بچپن سے ہی ولایت و سیادت کے آثار جی بن مبارک سے ظاہر تھے۔ نوجوانی میں دوسرے علوم و فنون کے علاوہ فن موسیقی میں بھی ایسے یگانہ و شہرہ آفاق تھے کہ نہ پوچھیے۔ اللہ تعالیٰ نے آواز میں ایسی شیرینی اور سوز و گداز عطا فرمایا تھا کہ سننے والے بھی مضریب اور بے تاب ہو جاتے تھے۔ حسن سیرت کے ساتھ حسن صورت سے بھی اللہ نے آپ کو خوب نوازاتا۔ اکثر ارشاد فرماتے کہ ”مرادو

روانہ ہو گئے۔ حضرت نے کشف باطنی سے معلوم فرمایا کہ اپنے گھر والوں اور متعلقین کو آپ کی آمد سے آگاہ فرمادیا جب آپ پہنچ تھے کیونکہ ہی بڑی شفقت و محبت کا اظہار فرمایا اور ارشاد ہوا یا! بیا! دوران باخبر در حضور و نزدیکان بے بصر دور۔ آؤ! وحیقیتاً جو باخبر ہیں وہ دور ہونے کے باوجود نزدیک ہیں اور جو بے خبر ہیں وہ نزدیک ہونے کے بعد بھی دور ہیں۔

اگلے روز سلسلہ عالیہ قادریہ میں مرید فرمایا۔ اپنا دست مبارک آگے بڑھایا اور دریافت کیا۔ یہ کیا ہے؟ عرض کیا کہ ہاتھ ہے فرمایا ہاتھ کہاں ہے؟ یہ انگلیاں، یہ ہاتھی، یہ کلائی ہے جاؤ غور کرو کہ ہاتھ کہاں ہے؟ اس ایک جملہ سے وحدت الوجود کی حقیقت ذہن نشین ہو گئی دوئی کے جوابات سے گزر کر حق ایقین تک رسائی حاصل کی۔ فرماتے ہیں:

ججھی دل پا اس کا کرم دیکھتے ہیں تو دل کو بہ از جام جم دیکھتے ہیں  
کبھی حق کو عالم سے دیکھیں منزہ کبھی عالم حق بہم دیکھتے ہیں  
کھلا جس پر جلوہ صفات خدا کا وہ اس دیر کو بھی حرم دیکھتے ہیں  
وجود و عدم دونوں شانیں ہیں اس کی جداد دونوں شانوں سے ہم دیکھتے ہیں

مرشد بحق نے مرید فرمانے کے بعد طلن والپی اور والدہ ماجدہ کی خدمت میں حاضری کا حکم دیا اور دس سال کی سخت ریاضت و مجاہدہ کے بعد تمام سلاسل طریقت کی اجازت عطا فرمائی اور حسب حکم الہی خلافت کبری (خلافت رحمانی) مرحمت ہوئی اور صاحب السر و عارف باللہ کے خطابات سے سرفراز کیے گئے۔

مرشد بحق کی عنایت کو بیان کرتے ہیں:

جب سے بھی سست گر کی کر پا پیاپاے ڈارے گرے بانہیں  
گھر باہر اب وہی ہیں کاظم ہم ناہیں ناہیں ناہیں  
مرشد بحق کے حکم اور والدہ ماجدہ کی خواہش و اصرار پر رشتہ ازدواج میں مسلک ہوئے تاکہ برکات کاظمی سے آنے والی نسلیں محروم نہ ہیں۔ طلن والپی پر دن بھر اس مقام پر ایک منقص سے جگرہ (ایک مرید صادق نے تعمیر کرایا تھا) میں جہاں آج خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کی عمارت ہے مصروف ریاضت و مجاہدہ رہتے (بعد میں جب آنے جانے والوں اور ضرورت مندوں کی کثرت ہوئی تو مہاراجہ ٹکریت رائے، وزیر آصف الدولہ بہادر نے آپ کی عدم موجودگی میں بغیر آپ کی مرضی کے (۲۳۶، ۲۲۵ گھنٹہ) دو پختہ دالان مع چار یک درہ و کوٹھری و کنویں کے، تعمیر کروائے) اور شب میں اپنے مکان واقع محلہ پنجیہ تلہ کا کوری تشریف لے جاتے تھے۔

آپ کے وصال ۲۰ ربیع الثانی ۱۴۲۱ھ/۱۸۰۶ء کے بعد مندار شاد پر آپ کے بڑے

صاحبزادہ حضرت شاہ تر اب علی قلندر رتاب آپ بیٹھے  
سوال (۲): خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے علمی کارناموں کے بارے میں بتائیں۔

جواب: یہ سوال نہایت تفصیل طلب ہے اور اس کے جواب کے لیے ایک جلسہ یا ایک مقالہ ناکافی ہو گا۔ خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے حضرات اور ان کے مستر شدین کے علمی کارناموں کی داستان بہت ہی طویل ہے۔ بہر حال یہ عرض ہے کہ بانی خانقاہ کاظمیہ قلندریہ سے اب تک یہاں کے تمام حضرات علوم باطنی کے ساتھ علوم ظاہری و ترمی کے بھی حمال رہے۔ زمانہ قدیم کی دوسری خانقاہوں کی طرح یہاں بھی درس و افادہ کی بساط ہمیشہ پچھی رہی اور بکثرت طالبان علم اس سے اپنی اپنی استعداد کے مطابق فضیل یا بہتر ہوتے رہے۔ ہمارے بچپن یعنی اب سے ۲۰ سال قبلاً تک کا کوری کے بہت سے صاحبوں اپنے بچوں کو ابتدائی تعلیم کے لیے یہاں بھجتے تھے۔ گرمیوں کی تعطیلات میں وہ یہاں رہتے اور فارسی و عربی کی تعلیم و تربیت ان دونوں میں حاصل کرتے۔ بانی خانقاہ خود بھی علم ظاہر سے مکمل طور پر آ راستہ تھے۔ متفقہ میں صوفیائے کرام کی تصانیف پرانا کو مکمل عبور تھا، کتاب التعرف، قوت القلوب، رسالہ قشیریہ، فتوح الغیب، عوارف المعارف، کشف الحجوب، فصوص الحکم، وفتوات الحکمیہ اور امام غزالی، مولانا روم و مولانا جامی وغیرہم کے کلام سے خصوصی شغف تھا۔ متفقہ معاصرین میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کے بہت معترض تھے۔ ان کے طریقہ کے اشغال و اذکار اور سلسلہ کی اجازت سید محمد عدل اور شاہ ابو سعید رائے بریلوی سے بھی حاصل کی۔ شیخ اکبر جی الدین ابن عربی کی تعمیم و تکریم بے حد فرماتے تھے اور ان کے مشرب و موقف کی تائید ہمیشہ کرتے اکثر فرمایا کرتے کہ شیخ اکبر کے پیش کردہ مسائل کو اس طرح بر سر نمبر بیان کرنا چاہیے کہ خانقاہین کو انکار کی مطلقاً گنجائش نہ رہے۔ اسی وجہ سے اکثر حضرات نقشبندیہ سے مسئلہ وحدت الوجود کے متعلق بحثیں ہوئیں۔ بالآخر انھوں نے شیخ اکبر کی رفت و نزولت کا اقرار کر لیا۔

انھوں نے باوجود رشد و ہدایت اور تلقین میں مشغول رہنے کے ”رسالہ معمور داشتن اوقات“ اپنے ایک مستر شد خاص محبت علی خاں صاحب زمیندار گرہ (لیخ آباد) کی تعلیم کے واسطے تحریر فرمایا۔ دوسری کتاب ”لغمات الاسرار معروف به سانت رس“ ہے جس میں حقائق و معارف ہٹھریوں اور اشعار کے قالب میں بیان فرمائے ہیں۔ پوری کتاب ۵ ہزار اشعار پر مشتمل ہے۔ ان میں سے ڈھائی ہزار اشعار میں اردو ترجمہ و شرح و مقدمہ کے آیت اللہ الف اراض حضرت خداوند نعمت مولانا حافظ شاہ جبی حیدر قلندر قدس سرہ الاطھر (متوفی ۱۴۲۱ھ/۱۸۰۱ء) اور اگست ۲۰۱۰ء چہارشنبہ) نے ۱۹۵۵ء میں شائع فرمائے تھے۔ تیسرا کام ”مجمع الغوانہ“ ہے۔ آپ کے

حضرت شاہ حمایت علی قلندر شاہ محمد کاظم قلندر کے چھوٹے صاحبزادے نے چالیس برس کی عمر میں اپنے فضل و کمال اور علم و تدریس کا نقش ثبت فرمایا۔ فضول اکبری کی فارسی شرح رکاز الاصل، فتوح الغیب کی شرح نور لاریب ملہم الصواب اور معدن علوی اہم ہیں۔

مولانا شاہ لقی علی قلندر، شاہ تراب علی قلندر کے چھوٹے صاحبزادہ تھے ان کے جیسا علم و فضل تجھرا اور ان کی سی لیاقت ان کے بیشتر معاصر علماء میں نظر نہیں آتی۔ ان کی بیش بہا اہم اور حنفی تصنیف

”روض الازم فی مآثر القلندر“ صد ہلماً خذ پر مشتمل صفوں کا دائرۃ المعارف ہے۔

حضرت شاہ علی اکبر قلندر خلف الصدق شاہ حیدر علی قلندر خلف اکبر شاہ تراب علی قلندر کی دو اہم تصنیفات ”صل الاصلوں فی بیان السلوک والوصول“ اور ”ہدیۃ التکلیف“، ”شاہ علی اکبر قلندر کے صاحبزادہ مولانا حافظ شاہ علی انور قلندر کی ذات خانقاہ کاظمیہ کے زریں سلسلہ کی ایک اہم کڑی ہے۔ ان کی ذات علم و فضل روحانیت اور سوخ فی العلم کا تاباک نمونہ تھی۔ خانقاہ کاظمیہ کی مرجھیت و مقبولیت نشانہ ثانیہ اور علی افق پر اس کی شہرت ان کی بابرکت ذات کی رہیں منت ہے۔ ان کی شخصیت باقاعدہ تحقیق کی متقاضی ہے۔ شاہ علی انور قلندر کے تین صاحبزادے ان کے آئینہ کمالات اور علمی و ادبی نیز روحانی بیرون کی حقیقی وارث ہوئے۔ (۱) مولانا شاہ عبیب حیدر قلندر آپ اپنے عہد کے مشائخ اور صوفیہ میں بہت ممتاز و نمایاں رہے۔ والد ماجد کی طرح تدریس و درس و افادہ کی مند پر فروش رہتے ہوئے متعدد گرائ قدر تحقیقی علمی کاوشیں اپنی یادگار چھوڑیں۔ (۲) مولانا شاہ لقی حیدر قلندر آپ کی ذات خانقاہ کاظمیہ کے بزرگوں کے درمیان بے حد نمایاں و ممتاز رہیں، ان کی عربی و فارسی اور اردو انشا پردازی اور سوخ فی العلم کا ایک عالم گواہ ہے۔

حضرت شیخ عبدالکریم جیلی کی دو مشہور و دلیق کتابوں ”الکھف والریم فی شرح بسم اللہ الرحمن الرحیم“، ”نیز“ انسانِ اکمال فی معروفۃ الاخر والاول“ کے اردو ترجمے فرمائے۔ الکھف والریم کا اردو ترجمہ شائع ہو چکا ہے۔ دعا فرمائیں کہ انسانِ اکمال کا اردو ترجمہ بھی طبع ہو سکے۔ نیز ”تغیر الظلمات فی تفسیر المقطعات“، عربی میں قلم بند فرمائی۔

ان کی تحقیقی اور علمی و ادبی صلاحیتی مختلف کتابوں سے ظاہر ہیں۔ سلسلہ قلندریہ کے بکثرت بزرگوں کے احوال و آثار اور کرامات کے ضمن میں ان کی دو کتابیں قابل ذکر ہیں۔ ”نحوت الغنیر یمن انفاس القلندریہ“، ”اوڑا اکارا الابرار“، ”اوڑا اکارا الابرار سات صفحات پر مشتمل ہے۔

(۳) مولانا حافظ شاہ علی حیدر قلندر کوہل بیت اطہار اور حضرت علی مرتضی کرم اللہ تعالیٰ وجہہ اکبریم سے ایک خصوصی عشق تھا۔ جس کی وجہ سے آپ نے مولائے کائنات کی سیرت طیبہ پر ایک مدل و جامع سیرت کا منصوبہ بنایا۔ اس کی ۳۳ نہایت محققانہ و عالمانہ حنفی جلدیں ”احسن الاتخاب فی

مکتوبات بھی بہت اہم ہیں۔

شاہ محمد کاظم قلندر قدس سرہ کے دو صاحبزادے حضرت شاہ تراب علی قلندر تراب اور مولا نا شاہ حمایت علی قلندر کے اسماء علمی و روحانی دنیا میں مشہور و معروف رہیں گے۔ شاہ تراب علی قلندر قدس سرہ نے اپنے والد ماجد کے علاوہ علوم درسیہ کی تحریک و تکمیل مشاہیر وقت سے کی۔

درس و تدریس اور مندار شاد سے وابستگی کے باوجودہ بہت ساری کتابیں تصنیف کی اور فارسی و اردو اور ہندی کے دو ادیان بھی اپنی یادگار چھوڑے۔ انہوں نے عہد آصف الدولہ سے نواب و اجد علی شاہ تک کے ادوار میں سلطنتوں کو بننے، بگڑتے، زوال پذیر ہوتے اور عروج پاتے بغور مشاہدہ فرمایا اور ذرہ ذرہ سے عرفان حیات و بصیرت حاصل کی۔ اور اپنے کلام کے ذریعہ ایک انقلابی روح پھونک دی۔ معاصر تذکرہ نگاروں نے ان کے علم و فضل اور ادب و شاعری کا اعتزاز اپنے تذکروں میں کیا ہے۔ شاعری پر تصریح و تعارف ایک دوسرا میدان ہے۔

بے شمار لوگوں کو تہذیب نفس اور تکمیل کردار کی دولت سے بہرہ مند فرمایا۔ شاہ تراب علی قلندر بھی وحدت الوجود اور شیخ اکبر کے کلام پیام کے بڑے مبلغ تھے۔

شاہ تراب علی قلندر قدس سرہ کی ایک اور خصوصیت کا ذکر آپ سے کروں کہ انہوں نے کبھی بھی کوئی شعر خانقاہ شریفہ پر نہیں کہا بلکہ اکثر و بیشتر کا کوری میں کہیں تشریف لے جاتے تو آمد و رفت میں دو چار غزیلیں نظم ہو جاتیں جن کو ان کے بہرہ ان کے ایک بھیجا لکھ لیا کرتے تھے۔ اردو فارسی کا کلام سراسر پیغام عمل و خیر ہے۔ اس وقت اردو کے چند اشعار سن لیجئے جن کی سلاست و روانی ملاحظہ ہو۔ کلام میں وحدت الوجود کے نمونے جا بجا ہیں۔

حیف سر حق نہ پوچھا ایک نے پاس اپنے اک جہاں آیا گیا رہے گا ذکر مرا قصہ و فسانہ میں مجھے بھی یاد کریں گے کسی زمانہ میں شہر میں اپنے یہ لیلی نے منادی کر دی کوئی پھر سے نہ مارے دیوانے کو فنا کی سیر جس کو دیکھنا ہو تماشا باغ کا دیکھے خزاں میں وحدت کی آنکھ سے جو نظر بھر کے دیکھئے عالم زارض تا بہ سلموت ایک ہے اب سے دوسو برس پہلے کے ایک شعر کی الہامیت ملاحظہ کیجئے:

جس کا اقبال ہو تزل پر وہ چڑھے لے کے فوج کا بیل پر اس شعر کے تناظر میں انگریزوں اور پھر و سیوں کی کا بل پر فوج کچشی اور اس کے بعد ان کے انجام پر غور کیجئے۔ مجھے ان کے بھل اللہ پچاسوں سے زائد فارسی، اردو اور ہندی کے اشعار از بر ہیں مگر وقت کی تگی مانع ہے۔

ذکر معیشہ سیدنا بی تراب، ”نقائی لمن فی فضائل سیدنا بی الحسن“، ”مناقب المرتضیٰ من مواہب المصطفیٰ“، اُن کی حیات میں شائع ہوئیں۔

میرے مرشد بحق حضرت مولانا شاہ مصطفیٰ حیدر قلندر قدس سرہ اور ان کے برادر اصغر مرشدی و مولائی حضرت مولانا حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر قدس سرہ نے اگست ۱۹۷۲ء میں جن نامساعد حالات میں خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کی ذمہ داریاں اٹھائیں وہی ایک زبردست مجاہدہ تھا۔ وہ اگر باضابطہ کوئی علمی و ادبی کارنا مے نہ بھی انجام دیتے تو بھی کوئی فرق نہ پڑتا۔ ان دونوں حضرات نے جس طرح خانقاہ کاظمیہ کی بنیادوں کو، میری مراد ظاہری اور غیر مرئی سے ہے مضبوط و قائم رکھا وہی ایک بہت بڑا حصہ ہے۔

شاہ مصطفیٰ حیدر قلندر قدس سرہ نے اخلاق و کردار کی درستی اور تربیتی نفس و تہذیب باطن کے لیے مطالب رشیدی مصنفوں مولانا شاہ تراب علی قلندر کا نہایت سلیس و روائی اردو ترجمہ فرمائ کر شائع کیا اور سیرت طیبہ پر آسان زبان میں ”ہمارے نبی“ مرتب فرمائی۔

مولانا حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر قدس سرہ نے اپنی آخری سانس تک خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے علمی و قار، ادبی شان کو ظاہر بینوں تک کی نگاہ میں مستحکم و قوی اعتبار رکھنے میں جو کاوشیں اور بے اوث و مخلاصہ جدو جہد فرمائی، اس کی مثال ماضی و مستقبل میں نہ ملے گی۔ وہ متفقد میں اور اپنے پاک اسلاف کرام کی شخصیت کا آئینہ تھے۔ ان کے دو بڑے قابل ذکر علمی و ادبی کارنا مے ہیں۔ حضرت شاہ محمد کاظم قلندر کے بھاشا کے کلام ”سانت رس“، معروف بے نغمات الاسرار کے نصف حصہ (ڈھائی ہزار اشعار) کو جس مختت و دیدہ ریزی سے مع اردو ترجمہ و شرح و مقدمہ و اصطلاحات تصوف و موسیقی کے شائع فرمایا وہ اپنی مثال آپ ہے۔ شاہ تراب علی قلندر قدس سرہ کے ہندی کلام ”امر رس“، کو بھی مرتب کر کے مع مقدمہ و تصریح کے شائع کیا۔

آثار تکنیکی شریفہ میں بڑی محنت، دماغ سوزی اور تحقیق سے حضرت شاہ محمد کاظم قلندر کے زمانہ سے ۱۹۹۰ء تک تمام سجادہ نشینوں کے دور میں ہوئی تعمیرات اور مریدین و معتقدین کی خدمات کا احاطہ فرمایا اور اس پر ایک صوفیانہ مقدمہ تحریر کر کے شائع کیا۔ جیسا کہ آپ سے عرض کیا کہ آج تک بلکہ آئندہ بھی دو چار تسلوں تک خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے علمی و روحانی فیوض و برکات کا سرچشمہ موصوف کی ہی ذات با لواسطہ رہے گی۔ خانقاہ شریفہ کے موجودہ متولی جناب عین الحیدر علوی صاحب عرف ضیاء میاں کی بھی کل تعلیم و تربیت اور علمی کاوشات بھی آج نجات قدس سرہ کی ہی مرہون منت ہیں جس کا اعتراف متولی صاحب بھی اب سے ۲-۵ سال تک جا بجا رہا برکتے رہے۔

انھوں نے اپنے مرتبی و استاد مولانا حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر کی نگرانی میں حافظ شاہ علی انور

قلندر کی فارسی تصنیف ”الانتصار عن ذکر اہل الصلاح“، کا اردو ترجمہ مع اضافہ کیا علاوہ ازیں حضرت حافظ شاہ علی حیدر قلندر کی نیم مرتبہ تالیف ”المقصد الخلی فی مسند الخلی“، کو محنت سے مرتب کر کے اردو ترجمہ و دیباچہ کے ساتھ شائع کیا۔ مولانا حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر کے خلف اکبر مولانا حافظ شاہ تقویٰ انور قلندر مظلہ کا ذکر خصوصیت سے کیا جانا ضروری ہے جنھوں نے اپنے دونوں پاک طینت بزرگوں عم مختارم و مرشد بحق مولانا شاہ مصطفیٰ حیدر قلندر قدس سرہ جن کی ذات میں ان کو اللہ تعالیٰ نے فنا نیت عطا فرمائی اور اپنے والد ماجد مولانا حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر قدس سرہ جن کی شخصیت ان کے لیے نہ صرف مشعل راہ رہی بلکہ ایک آئینہ میں بھی۔ وہ ان دونوں بزرگوں اور اپنے اسلاف کرام کی صفات و کمالات، ترتیبیت و تعلیم اور خصوصیات کا جیتنا جا گلتا نہ نہ ہے۔

انھوں نے اپنی زمانہ طالب علمی سے ہی کثرت مطالعہ اور آئینہ و روند نیز اپنے بزرگوں کی خدمت گزاری کو اپنا نصیب العین بنانے کے باوجود درس و تدریس، تعلیم و تعلم اور تصنیف و تالیف سے پہلو تھی نہ فرمائی۔ حضرت شاہ تقویٰ حیدر قلندر قدس سرہ کی عربی تصنیف ”تیری الظلامات فی تغیر المقطعاۃ“، کا اردو ترجمہ کیا اور اپنے والد ماجد قدس سرہ کی نگرانی میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے مشہور و اہم نادر ملفوظ القول الجلی فی ذکر آثار الولی کا اردو ترجمہ مع مفید و محققانہ شرح کے فرمایا۔ حضرت خواجہ عبید اللہ احرار نقشبندی کا تذکرہ اہم و بنیادی مطبوعہ و قلمی مآخذ کی مدد سے ترتیب دیا اور اس پر ایک پرمغز و عالمانہ مقدمہ پر فرمایا۔

شیخ بوجعفری حسینی چشتی خلیفہ حضرت شیخ نصیر الدین چاغ دہلی کی اہم تصنیف ”بحر المعانی“ (فارسی) کا اردو ترجمہ مع حقائق و معارف اور اسرار کی اردو شرح کے ساتھ کیا جا بھی حال میں میرے مقدمہ کے ساتھ شائع ہوا۔

خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے بانی سے حضرت شاہ مجتبی حیدر قلندر قدس سرہ تک کے احوال و آثار اور روحانی و علمی کمالات پر مشتمل ان کی تصنیف تذکرہ لکھن کرم (۱۹۸۵ء) ایک و قیع و قابل ذکر کوشش ہے۔ حضرت شاہ تراب علی قلندر قدس سرہ کا اردو دیوان مع تفصیل مقدمہ کے شائع فرمایا۔ حضرت بندہ گیسوردراز (گلبرگہ شریف) کے مختصر رسالہ معا (شکار نامہ) کی اردو شرح بھی موصوف مظلہ کے فضل و کمال، تصوف و عرفان اور علم باطن میں ان کے درک و رسوخ کی گواہ ہے۔ شاہ تقویٰ انور صاحب مظلہ کے دونوں بیٹیے مولوی شاہ شبیہ انور عرف صاحبیت حیدر اور مولوی حافظ شاہ شمیب انور عرف حیدر علم خاندانی سے آرستہ اور اپنے بزرگوں کی روایات کے بھگم اللہ امین ہیں۔ اول الذکر نے شیخ اکبری الدین امین عربی، فتح الکوثر (مولفہ شاہ تراب علی قلندر) کا اردو ترجمہ، تعلیمات قلندریہ اردو ترجمہ وغیرہ سے اپنی صنیفی زندگی کا آغاز کیا۔ دوسرے بیٹے عمر

آتے ہیں کہ حضرات تکریہ شریف کاظمیہ اگر کوئی اضافی عبادات نہ بھی کریں تو بھی ان کے معمولات اور اصول و ضوابط بذات خود ایک بڑا مجاہدہ اور نفس شکنی کا ایک اہم ذریعہ ہیں۔

رسومات کوئی خاص نہیں رہے، البتہ بانی خانقاہ اور ان کے صاحبزادے کا سالانہ عرس ۲۲-۲۰ ربیع الثانی کو منعقد ہوتا جس میں فاتحہ خوانی، لٹکر اور محافل سماع و قل کے علاوہ اور کوئی رسم نہ ہوتی مثلاً صندل، غسل یا گاگر چادر وغیرہ۔ اسی طرح سجادہ نشینیان خانقاہ کے وصال کے روز پابندی سے ان کے فاتحہ ہوتے اور اس دوران شہ اور اس کے اگلے روز صحیح محافل سماع کا انعقاد ہوتا۔ باقاعدہ محافل سماع کی پابندی بھی مولانا حافظ شاہ علی انور قلندر کے زمانے سے شروع ہوئی۔ انتیازات کے سلسلہ میں کیا عرض کروں آپ خود صاحب نظر ہیں۔ علمی و عملی میدان میں یہاں کے حضرات کی فرماں روائی بھی یقیناً ایک بڑا انتیاز ہے۔

سوال (۵): ہندو بیرون ہند کے ان مشائخ اور محققین کے بارے میں کچھ بتائیں جو اس قدیم خانقاہ سے روابط رکھتے تھے۔

جواب: ہندو بیرون ہند کے بہت سے علماء مشائخ کا یہاں کے بزرگوں سے علمی، ادبی اور تحقیقی و روحانی مباحث پر تبادلہ خیال ہوتا رہا۔ علمائے فرقی محل، دیوبند و ندوہ کے حضرات یہاں آتے رہے۔ علمائے فرقی محل نے بھی یہاں کے حضرات کی ہمیشہ قدر افزائی کی، مفتی ابوذر سبھلی، مولانا شاہ غلام حنین چھلپاواری، مولانا شاہ ابوالحسن زید فاروقی، مولانا سید ابوالحسن علی ندوی، مولانا سید احمد رضا بکھوری (علامہ انور شاہ کشمیری کے داماد اور شاگرد رشید تھے) خواجہ حسن ثانی نظامی درگاہ حضرت سلطان المشائخ، مفتی نجم الحسن خیڑ آبادی، مفتی نسیم احمد امروہی، مولانا شاہ عون احمد قادری، نیز خانقاہ چھلپاواری شریف پٹھنہ، لاہور پور، خیڑ آباد، سلوون وغیرہ کے حضرات برا بر اپنے روابط قدیمہ کی بتا بیر یہاں آتے رہے۔

میں نے اپنے بزرگوں سے مولانا اشرف علی تھانوی کی دو مرتبہ خانقاہ پر آمد کا ذکر کرنا ہے بلکہ مزارات پر حاضری کے وقت ان کی کیفیات کا بیان بھی۔ پاکستان و بیرون ہند کے بعض مشائخ صاحبان نے بھی اپنے علمی استفسارات مکتوبات کے ذریعہ روانہ کیے۔ میں اس زمانہ میں بہت چھوٹا تھا اور علی گڑھ میں غالباً ۵ویں یا چھٹی جماعت کا طالب علم تھا۔ ایک بار وطن گیا تو بقیہ اسالف مولانا حافظ شاہ محبتی حیدر قلندر قدس سرہ پر انے کاغذات چاک فرمائے تھے۔ میں نے ان کے نام بعض مشاہیر کے مکاتیب جو چاک ہونے سے رہ گئے تھے وہ ان سے مودہ بانہ التماں کر کے لے لیے کیونکہ خانقاہ پر کبھی اس قسم کا انتظام نہ کیا گیا۔ مکتوبات آتے، ان کے جوابات لکھ کر ان کو چاک کر دیا جاتا تھا۔

حیدر صاحب کی مولفہ و مرتبہ اصطلاحات تصوف، رسالہ حقیقتہ الحقائق اردو ترجمہ و مقدمہ، اور شاہ تراب علی قلندر قدس سرہ کی تالیف ”مقالات الصوفیہ“ خانقاہ کاظمیہ کی علمی کاوشات میں قابل ذکر ہیں۔

دعا سمجھے کہ اللہ تعالیٰ ان پاک بزرگوں کے طفیل نسل کا یہ علمی سفر جاری رکھے اور اس کو اسلاف کرام کے جادہ طریقت اور نقش قدم پر نہ صرف گامزن بلکہ ثابت قدم رکھے۔ آپ کے اس سوال کا جواب تھوڑا اس وجہ سے بھی طویل ہوا کہ..... لذیذ بودھ کا یہ دہزادہ تر فتنہ۔

سوال (۳): خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا میدان دعوت و تبلیغ میں کیا کروارہا ہے؟

جواب: خانقاہ کاظمیہ کے بزرگوں نے تبلیغ و دعوت کے میدان میں خانقاہ سے نکل کر پاشابط تبلیغ و دعوت نہ فرمائی بلکہ گوشہ عافیت میں بیٹھ کر ہی اپنے اخلاق سے ذہنوں کی روحانی تشكیل کی اور اردو گردابنے کردار و اخلاق اور عمل و اخلاص سے ایسی فضایا کی کہ لوگ خود ہی جو حق در جو حق بگوشن ہوتے رہے اور اس روحانی فضائے جب باہر نکلتے تو وہ لوگ جو اس سے نا آشنا تھے وہ بھی ان بزرگوں کی بابرکت صحبت وہم تشنی کے طلب گارہو کراس میخانہ عرفان میں آتے اور یہاں سے نکلتے وقت یہ شعر گویا دروز بان کرتے تھے:

صد سالہ دور چرخ تھا ساغر کا ایک دور

نکلے جو میکدہ سے تو دنیا بدل گئی

یہاں کے بزرگوں نے اپنے قلم کو بھی اس مخصوص دعوت و تبلیغ کے لیے آلہ کار بنایا اور اس کے خاطر خواہ تائج بھی رونما ہوئے۔

سوال (۳): خانقاہ کاظمیہ کے معمولات و رسومات پر کچھ روشنی ڈالیں۔

جواب: خانقاہ کے معمولات عام طور پر وہی رہے جو معتقد میں صوفیہ کے ہاں رائج تھے۔ یہاں کا بنیادی وصف توکل و قناعت رہی، اسی لیے ارباب حکومت کے اوقاف و نزد وکوکھی قبول نہ کیا، مخلص مریدین و معتقدین نے آنے جانے والوں کی سہولت اور آرام کی خاطر عمارتیں بنوائیں صاحبان خانقاہ نے خلوص اور خدمت گزاری کے اس جذب کی پذیرائی ضرور فرمائی مگر ان عمارتات کی نکست و ریخت، درستی وغیرہ کے لیے کبھی باقاعدہ نذر یا وقف کو نہ قبول کیا۔

صاحب سجادہ کے معمولات میں یہ بھی داخل تھا کہ وہ بلا ضرورت شرعی یعنی حج و زیارت یا ناگزیر مجبوری کے، خانقاہ کاظمیہ سے باہر بہبیں کرتے۔ رمضان المبارک کے ایک ماہ خانقاہ شریفہ پر ایک قسم کا اعتکاف (زنان خانہ وہاں سے فاصلے پر سے) رہتا تھا۔ مجھے اپنے بچپن کے بہت سے واقعات یاد ہیں۔ بعض علمائے فرقی محل (لکھنؤ) کے حسین آفریں کلمات بھی یاد

ذاتی ست عجب کہ نیست مثلش ممکن ایمان و وظیفہ گشت حب حیدر  
وجود عارفان صدقے شہود کاملاں صدقے  
حسین بن علی پر جان دل کون و مکان صدقے  
سوال (۱):- یہ قدیم خانقاہ مخطوطات و مکتوبات کے حوالے سے بھی جانی جاتی ہے، یہاں  
کے اہم مخطوطات و مکتوبات اور علمی ذخائر کے بارے میں بتائیں۔

جواب:- جیسا کہ میں نے عرض کیا کہ بانی خانقاہ کے دور سے ہی یہاں درس و تدریس اور  
تعلیم و تعلم کا سلسلہ جاری رہا، اس وجہ سے بکثرت درسی کتابوں کے شروع و خاتمی اور بعض شروح  
کے کئی نسخے موجود ہے۔ بہت مطلباً..... و مذہب اور مصور نسخے تو نہ رہے مگر بعض ایسے مخطوطات  
ضرور رہے جن کے خطی نسخے دوسری جگہ عام طور پر شاید نہ ہوں مثلاً حضرت شاہ ولی اللہ محدث  
دہلوی کے مخطوطات ”القول الجلی فی ذکر آثار الولی“، مخطوط حضرت شاہ علم اللہ رائے بریلیوی، ”جمع  
السلوك“، حضرت مندوم شیخ سعد خیر آبادی ”ریحات عین الاحیاء“، ملا حسین واعظ کاشفی، مقامات  
عالیہ خواجہ عبداللہ احرار نقشبندی، بحر المعانی حضرت شیخ ابو جعفر کی (میرے ناقص علم میں اب تک  
کے معلوم نہیں میں یہ قدیم ترین نسخہ ہے) مقاصد العارفین، التسویہ میں الافادة والقول وغیرہ۔  
حضرات خانقاہ کے مکتوبات بھی تصوف، اس کے آداب و تعلیمات اور بہت سے مخفی رموز کی  
ترتیج و تفسیر میں بہت اہم کردار ادا کرتے رہے ہیں۔ خانقاہ پرتوان مکاتیب کی نقول نہ کر کیں  
مگر مکاتیب اپنے کے پاس محفوظ بکثرت مکاتیب کو مختلف ادوار میں شائع کر کر منظر عام پر لایا گیا  
اور اس طرح ان کی افادیت عام ہوئی۔ مثلاً بانی خانقاہ کے دوسو سے زائد مکتوبات مفاوضات کے  
نام سے ہیں۔ شاہ مجا قلندر لاہور پوری، خواجہ حسن مودودی چشتی کے تصوف کی تعلیمات پر مشتمل، نیز  
شاہ مسعود علی قلندرالہ آبادی، مکتوبات حافظ شاہ علی انور قلندر موسویہ به  
جو ہر امراض، شاہ ابو نجیب قلندر، شاہ محمد تقی قلندر مہمنوی و شاہ تقی علی قلندر اور بعض دوسرے  
بزرگان قلندریہ کے مکاتیب تعلیمات قلندریہ کے نام سے طبع ہوئے۔ حضرت شاہ حبیب حیدر  
قلندر کے مکاتیب نذکرہ جیبی میں شائع ہوئے ہیں۔ مولا نا حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر قدس سرہ  
اور مولا نا حافظ شاہ تقی انور قلندر مظلہ العالی کے بکثرت مکتوبات میرے پاس محفوظ ہیں جو تصوف  
کے بہت سے رموز کی گرہ کشائی میں نہ صرف اہم بلکہ مکتوباتی ادب میں ایک بڑا اضافہ ہیں۔  
افسوس کہ موacialتی بر قی نظام یعنی ٹیلی فون و ایمیڈیٹ کے جہاں فوائد ہیں وہیں ان میں مضر  
مضرات بھی ہیں کہ ہم ان مکتوبات کی افادیت و اہمیت سے ناواقف اور ان کے استفادہ سے محروم  
ہوتے جا رہے ہیں۔ آئندہ برسوں میں تو گلتا ہے کہ یہ سب قصہ ہائے پار یہاں جائیں گے۔

مفتی محمد الحسن خیر آبادی، مولا نا ابو الحسن علی ندوی، مولا نا نسیم احمد فریدی و مفتی محمد رضا النصاری  
فرنگی محلی، شاہ امان اللہ بچلواروی وغیرہ کے بعض مکاتیب اپنے پاس محفوظ کر لیے۔ مولا نا ندوی عمر  
میں دس بارہ سال سے زائد بڑے تھے مگر ہمیشہ سلا لہ علام و مشائخ جامع الفضائل والماکارم، یاسلاۃ  
الشیوخ والعلماء وغیرہ سے تھا طب فرماتے تھے۔ شاہ غلام حسین صاحب بچلواروی بھی اکثر ویسٹر  
مکتوبات میں یہی تحریر فرماتے کہ سلا لہ سلسلہ قلندریہ، اللہ تعالیٰ آپ کے فیض و برکات سے تمام  
مسلمانوں کو مستقید فرمائے۔

سوال (۲):- خانقاہ قلندریہ سے مناقب اہل بیت پر بہت زیادہ کام ہوا۔ اس کی کوئی خاص  
وجہ رہی؟

جواب:- تصوف و تذکرہ وغیرہ کی صدھا کتابوں میں سے اگر ۲۰ کتابیں حضرات علی و امامین  
ہما مین و خاتون جنت و شہداء کے حالت میں شائع ہوئیں تو بہت زیادہ تو نہیں۔ بہر حال  
حضرت علی و اہل بیت اطہار کی محبت ایمان کا جزو اعظم ہے۔ حافظ شاہ علی انور قلندر نے اپنے عہد  
میں واقعات کر بلاؤ اور اس سے متعلق احوال و کوائف اور روایات کے سلسلہ میں جب بعض ایسے  
رسائل و کتب ملاحظہ فرمائے جن پر سیدیت زدہ بعض صاحبان نے کہیں کہیں اعتراضی حیثیت سے  
اگلی اٹھائی تھی تو آپ نے شہادۃ الکوئین فی شہادۃ الحسین نامی مدل و محقاقہ تصنیف سے ان کو  
مسکت جواب ہی نہ دیا بلکہ وہ مجلس عزا کے لیے ایک نہایت مستندہ اہم دستاویز بھی ہو گئی۔

ان کے چھوٹے صاحبزادے مولا نا حافظ شاہ علی حیدر قلندر قدس سرہ حضرات اہل بیت  
اطہار کے عشق میں سرشار تھے چنانچہ انہوں نے اپنے شری و منظوم کلام سے اس باب میں ۳۰ قیع و  
اہم کتابوں اور منقبت و مدح اہل بیت میں منظوم کلام کا گراں قد رسمایہ چھوڑا۔ ناصیت کے رد  
میں یہ تینوں کتابیں نہایت اہم ہیں۔ میں نے آپ سے ان کتابوں کا بھی تذکرہ کیا تھا۔

شاہ علی حیدر قلندر کے چند اشعار سن لیجئے جو یاد آ رہے ہیں:

جان سست حسین جان جانست حسین سلطان سریر لامکان سست حسین

یک شب بخیال روئے زیبا بودم دیدم کہ نہان و ہم عیان سست حسین

میں جرم نوش بادہ خم غدیر ہوں مست شراب عشق جناب امیر ہوں  
حب علی نے دی وہ مجھے رفت بیاں مدح ابو تراب میں حسیان نظیر ہوں

غفران کہ نتیجہ گشت حب حیدر عنوان صحیفہ گشت حب حیدر

کرنگ نظری کا دور دورہ ہے بعض لوگوں نے اس کو اپنی پیشہ بنالیا ہے اور عالمی سطح پر مختلف طریقوں سے اس کو پھیلارہے ہیں۔ اس سلسلہ میں مجھے عرض کرنے دیجے ممکن ہے آپ یا بعض صاحبان میری ناچر رائے سے اتفاق نہ کریں۔ دو قسم کے لوگ اس میں پیش ہیں ایک وہ جو مذہبی معاملات میں ضرورت سے زائد Fanatic Radical فطرت کی وجہ سے دہشت گردی کو پھیلانے میں مصروف ہیں۔ آئے دن درگاہوں، مسجدوں، عبادت گاہوں حتیٰ قبرستانوں پر جملے ہو رہے ہیں۔ یہ بات تو درست ہے کہ ان نفرت والوں کو عشق والوں سے پیر ہے۔ میں تفصیل میں نہیں جانا چاہتا ورنہ بات کا سلسلہ بہت دراز ہو جائے گا آپ خود سمجھ لجئے کہ وہ لوگ کس مخصوص مکتبہ فکر سے وابستہ ہیں۔ اس مکتبہ فکر کی بنیاد کیسے پڑی اور پھر مذہب اور توحید کی آڑ میں کس طرح اس کو پروان چڑھایا گیا۔ اس منافرت اور موجودہ صورت حال میں بہت بڑا دخل عالمی سطح پر کی جانے والی سیاست کا بھی ہے جس کی باگ ڈور اقصادی طور پر خوشحال یورپی اور مغربی ممالک کے ہاتھ میں ہے۔ آپ بھی جانتے ہیں کہ خلافت عثمانی کے خاتمہ میں کون کون سے عوامل در پر دہ کام کر رہے تھے۔

ہم سب کو معلوم ہے کہ ۲۱ویں صدی کی دنیا سائنس اور تکنیکا لو جی کے سحر میں بری طرح گرفتار ہو چکی ہے، اس کی وجہ سے ایک ایسا ماحول وجود میں آگیا ہے جو مادی خوشحالی، معاشی آسودگی، روزافزوں تکنیکی ترقی کو اپنا اور ہٹھنا، پچھونا سمجھتا ہے۔ اس قسم کی فکر نے ایک ایسی دنیا پیدا کر دی ہے جہاں انسان کے پاس اپنا بنیادی فریضہ انجام دینے کا بھی خاطر خواہ وقت نہیں ہے۔ عام طور پر ہماری زندگی کا ۹۹ فیصد حصہ Career Making کی نذر ہو چکا ہے۔ آپ قصبات و چھوٹے علاقوں کی بات نہ کیجئے۔ خود ہندوستان کے Cities Metro کی حالت کو ملاحظہ فرمائیے جہاں ہر شخص اپنی ذات میں گم ہے وقت دوڑ بھاگ اور ۲۲ گھنٹے تک دو دو میں مصروف ہے تو اس حقیقت کو بخوبی سمجھ لجئے گا۔ سب سے بڑی مشکل یہ ہے کہ جو شہر اور علاقے Metro Cities بننے سے رہ گئے ہیں وہ بھی بہت جلد ایسے ہی بنالیے جائیں گے کیوں کہ ہمارا بخوبی نظر مادی خوش حالی اور تکنیکی ترقی ہو چکا ہے۔

تصوف کا عمل موجودہ دور میں یہی ہے کہ وہ ان دونوں صورتوں سے بخوبی نبرداز ماہوسکتا ہے۔ تصوف کے ذریعہ ایک ایسا ہن پیدا کیا جاسکتا ہے جو متناسبانہ فکر اور مادیت سے پیدا ہونے والی افراط و تفریط سے خود کو محفوظ رکھ سکتا ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ خلافت راشدہ کے بعد سے جب جب ایسے حالات پیدا کیے گئے تو تصوف اور ارباب تصوف نے آگے بڑھ کر ان کا مقابلہ کیا اور ماحول کو سازگار بنانے میں ناقابل فراموش کر دادا کیا۔ اس نے انسان کو یہ بات بھی ذہن نشین

سوال (۸)۔ اسلامی اور غیر اسلامی روحانیت میں کیا فرق ہے؟

جواب:- آپ کا یہ سوال کافی تفصیل طلب ہے کیوں کہ جواب کے لیے نہ صرف اسلام بلکہ دوسرے مذاہب کی بنیادی تعلیمات پر بھی مختصر گفتگو ضروری ہے۔ اسلامی روحانیت کی بنیاد قرآن و سنت پر ہے۔ کلام پاک کی بکثرت آیات اس کی سند میں پیش کی جاسکتی ہیں۔ حدیث شریف کی مستند کتابیوں میں روحانیت اور تصوف و عرفان کے سلسلہ میں بے شمار احادیث آپ کوں جائیں گی۔ یہ بھی کہ اسلامی روحانیت جلوت و خلوت کے بہترین امتراج کا نام ہے، مخفی جلوت کا اصول اختیار کر لینے سے خاص قسم کی دنیاداری پیدا ہوتی ہے جس کی مثال موجودہ زمانہ میں مغرب (یورپ و امریکہ وغیرہ) کے ضابطہ حیات میں بیکھی جاسکتی ہے جہاں عموماً زندگی کی شکل اجتماعی نوعیت کی ہو گئی ہے۔ اس قسم کی صورت حال کو برقرار رکھنے کے لیے Team work کے اصول بنیادی اہمیت رکھتے ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان ایک قسم کی بدحواسی اور غفلت کا شکار ہو کر رہ جاتا ہے اور اپنے خانق سے لوگاں کے کام سے کافی وقت میسر نہیں ہو پاتا۔ اسی طرح خلوت کا اصول اگرچہ روحانیت کے اعتبار سے مفید ہے مگر صرف خلوت کا ہی رہ جانا اور جلوت سے کوئی سروکار نہ رکھنا رہ بہانیت کو جنم دیتا ہے جس کی اسلام میں ممانعت ہے کیوں کہ وہ دین فطرت ہے۔ اس رہ بہانیت کی مثال ہمیں ہندو مذہب کے بہت سے رسیوں میں ہو چکی ہے جنہوں نے غاروں، پہاڑوں، میں بسہا برس اپنے گھر بار اور علائیں سے بالکل بے تعلق ہو کر سخت مجاہدات و ریاضتیں کیں۔ بعض حضرات کو اس کے ثابت نتائج بھی حاصل ہوئے اور وہ واقعی مصلحت ہوئے مگر خلوت کے اصول پر عوامی طور پر عمل کرنا ایک امر محال ہے۔ سچ پوچھیے تو زندگی اپنے مزاج کے اعتبار سے جلوت و خلوت کی آمیزش رکھتی ہے۔ اسی بنیاد پر اسلامی روحانیت یعنی تصوف کو جو کامیابی دنیا کی تاریخ میں حاصل ہوئی اس کی دوسری مثال نہیں ملتی۔ تصوف کی سب سے بڑی خوبی یہی ہے کہ اس میں شریعت و طریقت کا بیک وقت لاحظ رکھا گیا ہے جب کہ عیسائیت کو دیکھا جائے تو اس میں طریقت ہی طریقت نظر آئے گی، شریعت کا پتہ نہیں کہ کا لکھا جائے Kingdom of Earth کا لکھا جائے Kingdom of Heaven۔ بہر حال یہ ایک بہت طویل بحث ہے جس پر مقالے نہیں کتابیں لکھی جاسکتی ہیں۔

سوال (۹)۔ آج عالمی سطح پر تصوف موضوع بحث ہے۔ آپ کے خیال میں تصوف کا مستقبل کیسا ہے؟

جواب:- تصوف جو سراسر عشق و محبت کا پیغام ہے وہ موجودہ زمانے میں دو وجوہ سے خاص طور سے توجہ کا حامل ہے۔ اول تو دنیا کے طول و عرض پر آپ نظر ڈالیے تو ایسا معلوم ہوتا ہے

ہے جس میں بعض اپنے ویگانے شامل ہیں اس کے رد کے سلسلہ میں انگریزی تعلیم کے پورا دہ لوگوں کے لیے ڈاکٹر میر ولی الدین کی قرآنی تصوف کا مطالعہ ضروری ہے۔ میری رائے میں تصوف کو سنجیدگی سے سمجھنے کے خواہش مندوں کے لیے یہ بہت عمدہ ہے۔ تصوف یقیناً زندگی سے محروم اور حقیقت سے دور کوئی ڈھنی رو یہ نہیں۔ جی ہاں! تصوف کی بنیاد اخلاص و اخلاق پر ہے پر دونوں چیزیں لابدی ہیں۔ اگر ان پر ہم بختنی سے عمل پیرار ہیں تو بہت سی شکایات کا ازالہ الہ آسامی ہو جائے گا۔

سوال (۱۱):۔ تصوف جس کا قرآنی اور حدیثی نام الاحسان ہے کیا وہ صرف کتب تصوف کے مطالعہ سے حاصل ہو سکتا ہے۔

جواب:۔ دیکھئے جہاں تک دستن کا معاملہ ہے وہ یقیناً کتابوں کے مطالعہ اور ارباب تصوف کی نگارشات کو غیر جانب داری اور کھلے ہن سے پڑھنے سے پورا ہو جائے گا۔ لیکن داشتن کے لیے باقاعدہ تربیت، صحبت اور ذہن سازی کی ضرورت بھی ہے۔ مطالعہ اس وقت منفید ہوتا ہے جب کوئی راہبر و مرشد ہو ورنہ بعض مقامات پر جو اچھیں پیدا ہوئی ہیں وہ خامکار عقولوں کو رہبری کے بجائے کہیں اور بھٹکا دیتی ہیں۔

سوال (۱۲):۔ قارئین الاحسان اور مرتبین کے لیے آپ کا کیا پیغام ہے۔

جواب: مجھے بے حد خوشی ہے کہ الاحسان کا دوسرا شمارہ آپ لوگوں کی کوششوں سے منصہ شہود پر آ رہا ہے۔ نقش ثانی یقیناً نقش اول سے فزوں تر ہو گا۔ مگر اس میں کمی مستثنیات ہیں۔ سمجھم اللہ اس کا پہلا شمارہ ہی اتنا جامع، وقیع، مفید اور دیدہ زیب ہے۔ اس میں آپ صاحبان کی مسائی جملیہ، اخلاص کے ساتھ ہی ساتھ بزرگان دین کی پاک و پاکیزہ ارواح کے فیوض و برکات کا بھی بڑا دخل ہے۔

اللہ تعالیٰ نہ بہ کی اس عظیم و اہم اور آن کے دور کی ناگزیر ضرورت کی تکمیل میں آپ کی ہر طرح مدد فرمائے، راہ کی رکاوٹیں دور کرے اور آپ لوگوں بلکہ ہر اس شخص کو جو اس اہم دستاویز کی طباعت، اشاعت وغیرہ میں کسی نہ کسی طرح سے شریک کا رہا ہے اجر جزیل عطا فرمائے۔ نیز حضرت شاہ احسان اللہ ابو سعید مظلہ کے سایہ رافت کو قائم و دائم رکھے کہ یہ ساری جلوہ سامانی ان کی بارکت ذات کی رہیں منت ہے۔

افاض علینا بر کاتہم و صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ سیدنا محمد و علی آلہ و اصحابہ اجمعین۔ برحمتک یا ارحم الراحمین ۔

کرائی کہ اگر انسانوں کے درمیان قائم ہونے والے رشتہوں کی بنیاد نفرت و تنگ نظری اور انانیت و خود پرستی پر رکھی جائے تو انسانی نسل کی بقا اور افزائش ہی خطرہ میں پڑ جائے گی۔ تصوف کی تعلیمات پر غور کرنے سے پتہ چلتا ہے کہ انسان کا بنیادی فریضہ یہ نہیں ہے کہ وہ مادہ پرستی کے گورکھ دھنڈے میں پھنس کر رہ جائے بلکہ وہ اپنے حوصلہ و ہمت سے کام لے اور اپنے پیدا کرنے والے کی معرفت حاصل کرے۔

سوال (۱۰):۔ تصوف کے نام پر آج عالمی سطح پر جو فکری و عملی بے اعتدالی عام ہو رہی ہے اس کا علاج آپ کی رائے میں کیا ہو سکتا ہے۔

جواب:۔ دیکھئے تصوف کے نام پر جو فکری و عملی بے اعتدالی کا آپ ذکر فرمائے ہیں وہ ان لوگوں کی جانب سے ہو رہی ہے جو تصوف کو اسلام اور اس کے قانونی نظام یعنی شریعت مطہرہ سے علیحدہ کوئی چیز سمجھتے ہیں۔ اس قسم کے بیشتر صاحبان مغرب بلکہ امریکہ میں خصوصاً ہیں جنہوں نے تمام مذاہب کی روحانی تعلیمات کو بالکل خاطل ملٹ کر دیا ہے۔ اس قسم کے روحان نے کئی طرح کے فکری دھاروں کو جنم دیا ہے جیسے تھیو صوفی، سانشیلو جی، نیوری یجین وغیرہ۔ اس فکر کو پیدا کرنے میں ایک بڑا کردار بعض مستشرقین اور ان سے مرعوب مسلمانوں کا بھی ہے جنہوں نے تصوف کو اسلامی دنیا میں ایک ”مع پودے“ کا نام دیا۔ ان کے نزدیک تصوف، ہندو، بدھ، عیسائیت اور یونانی فکر کے زیر اثر پیدا ہوا یعنی تصوف کے بنیادی مآخذ قرآن و سنت نہیں ہیں۔ اسی مفروضہ کو ”بعض حضرات“ نے شدومہ سے اپنی فکر کی بنیاد بنا یا اور تصوف و اسلام کے خلاف مجاز آرائی میں اس کا سہارا لیا۔

آپ تصوف کی امہات الکتب کا مطالعہ فرمائیں تو شدومہ سے پھیلائی گئی اس غلط فہمی کا بڑی آسانی سے ازالہ ہو جائے گا۔ مولا ناجلال الدین روی نے فکر یونانی و فکر ایمانی میں یوں فرق کیا ہے: عقل جزیٰ عقل رابد نام کرد

عقل جزئی فکر یونانی کی علامت ہے جس کے نتیجہ میں بہت سے باطل فلسفے وجود میں آئے جب کہ عقل، یا عقل کلی تک رسائی کتاب و سنت کی معرفت سے ہی ہو سکتی ہے۔ امام غزالی کی تہافہ الفلاسفہ میں ان باطل نظریات و افکار کے بڑے کافی و شانی جوابات دیے گئے ہیں۔ بہر حال یہ ایک الگ طویل بحث ہے۔ میری ناقص رائے میں طریقت شریعت سے الگ کوئی چیز ہے ہی نہیں تمام صوفیہ صافیہ نے اسی پر زور دیا ہے شریعت پر احسان کے درجہ میں عمل کرنے کا نام طریقت ہے۔ حدیث جبریل سے آپ بھی بخوبی واقف ہیں۔

اس کے علاوہ ایک بات اور عرض کروں گا کہ تصوف کے حوالہ سے جس غلط فکر کو عام کیا جا رہا

## خانقاہ کاظمیہ قلندریہ، کاکوری تاریخ اور کارنامے

قصبہ کاکوری صوبہ اتر پردیش کے قدیم، مشہور اور علمی قصبات میں سے ایک ہے۔ یہ قصبہ دار الحکومت اتر پردیش، لکھنؤ سے ۱۶۰ کلومیٹر کی دوری پر جنوب مغرب میں واقع ہے۔ پانچویں صدی ہجری کے اوائل میں اس پر راجہ کنس ولی کسمینڈی کلاں کا قبضہ تھا۔ سید سالار مسعود غازی نے ۱۰۳۳ھ/۱۶۲۲ء میں راجہ کنس سے اس قصبہ کو حاصل کیا اور مسلمانوں کے حوالہ کر دیا۔ حادث زمانہ سے گزرتے ہوئے ۱۳۰۱ء میں یہ قصبہ سلطان ابراہیم شریق کے ہاتھوں مکمل اسلامی نوآبادی قصبہ بن گیا۔ اس طرح یہ کہا جاسکتا ہے کہ موجودہ کاکوری کا سنگ بنیاد سلطان ابراہیم ہی کے ہاتھوں رکھا گیا۔ ۱۵۰۰ء/۹۰۲ھ میں قاضی بہاری عباسی، بادشاہ وقت کی طرف سے کاکوری کے قاضی مقرر کیے گئے، ان سے آج بھی عبادی خانوادہ اس قصبہ میں موجود ہے جو قاضی زادہ علمی خانوادہ سے مشہور ہے۔ اسی طرح شیر شاہ سوری کے لڑکے سلیم شاہ سوری کے دور حکومت ۱۵۲۵ء/۹۵۲ھ میں قاری امیر سیف الدین (م ۹۶۹ھ/۱۵۶۱ء) اپنے کل خاندان اور نیک بخت صاحزادے قاری نظام الدین بھکاری (م ۹۹۱ھ/۱۵۸۳ء) کے ساتھ کاکوری تشریف لائے جن کی اولاد میں ایک مشہور نام حضرت شاہ محمد کاظم قلندر کا بھی آتا ہے جو خانقاہ کاظمیہ قلندریہ، کاکوری کے بانی ہوئے۔

**شاہ محمد کاظم قلندر علوی کا خاندانی پس منظر**  
شاہ محمد کاظم قلندر نبہ علوی تھے۔ آپ کے آبا و اجداد میں نہایت اولو العزم اولیا اور علام گزرے ہیں۔ آپ کے جدا علی حضرت قاری نظام الدین معروف بہ شیخ بھکاری (۱) ہندوستان میں سلسلہ قادریہ کے مشہور مشائخ میں شمار کیے جاتے ہیں۔ سلسلہ رضویہ، برکاتیہ، قادریہ کے شجرہ میں آپ کو داتا بھکاری کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ داتا بھکاری کی اولاد میں آٹھویں پشت میں

حضرت شاہ کاظم قلندر آتے ہیں۔ جن کا سلسلہ نسب امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ تک جاتا ہے۔

### شاہ محمد کاظم قلندر کا نسبی شجرہ

(۱) شاہ محمد کا شفیق (م ۲۰۰ رضی قعدہ ۱۲۰۰ھ مزار کا کوری) (۲) حافظ الرحمن شہید (م ۱۵۱ رضی قعدہ ۱۱۵۱ھ) (۳) شیخ عبدالرحمن (۴) شیخ غلام محمد (۵) شیخ سیف الدین (۶) شیخ خیاء اللہ (۷) ملا عبد الکریم (م ۱۰۳۱ھ) (۸) حافظ شہاب الدین (۹) مندو نظام الدین قاری معروف بہ شیخ بھکاری (پ ۸۹۰ھ م ۸۸۱ رضی قعدہ ۹۸۱ھ مزار کا کوری) (۱۰) امیر قاری سیف الدین (پ ۸۲۷ھ م ۸۲۶ء) (۱۱) قاری حبیب اللہ نظام الدین (۱۲) قاری امیر ناصر الدین (۱۳) قاری محمد صدیق (۱۴) قاری عبید اللہ (۱۵) قاری عبد الصمد (۱۶) قاری امیر شمس الدین خود (۱۷) قاری عبد الجید (۱۸) حاجی سلطان حسین (۱۹) قاری ابراہیم (۲۰) قاری سلطان عبد اللطیف (۲۱) قاری امیر عبید اللہ خانی (۲۲) قاری امیر شمس الدین صابر (۲۳) قاری مجید الدین خانی (۲۴) قاری امیر سلیمان مفسر (۲۵) مولانا وجیہ الدین احمد (۲۶) قاری محمد (۲۷) علی (۲۸) محمد ابن الحسینیہ (پ ۳۲۶ء م ۲۵۲ھ) مولانا منورہ وفات ۹۹ھ/۱۷۱ء (۲۹) امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ (م ۲۱۰رمضان ۲۰ھ)

### ولادت، تعلیم و تربیت اور احجازت و خلافت

شاہ محمد کاظم قلندر صوفی و عارف ہونے کے ساتھ باند پا یہ عالم، قادر الکلام شاعر اور موسیقی نگار بھی تھے۔ آپ کی ولادت با سعادت ۷ ارجمند المرجب (۱۱۵۸ھ/۷۴۵ء) کا کوری ہی میں ہوئی، ابتدائی تعلیم حافظ عبد العزیز اور مولانا محمد حمید الدین کا کوری سے حاصل کی۔ غلام تیکی بہاری اور ملا محمد اللہ سندھیلوی سے آگے کی تعلیم لی۔ درحقیقت آپ کو والد نے خاص نعمتوں سے نوازا تھا۔ ابتدائی زمانہ ہی سے متقدیں صوفیہ کی مایینا زکتا میں مثلاً التعارف ”رسالہ قشیری“، ”غیرہ کا مطالعہ آپ کے مجموعات کا حصہ تھا۔ روحانی کمالات کے حصول کی خاطر اپنے پیر و مرشد حضرت شاہ باسط علی قلندر الہ آبادی (۲) کی خدمت میں دس سال گزارا پھر شیخ نے آپ کو سلاسل سبعہ کی اجازت و خلافت عطا فرمائی اور ”صاحب سر“ اور ”عارف باللہ“ کے لقب سے ملقب فرمایا۔ سلسلہ نقشبندیہ کی اجازت و خلافت آپ نے سید محمد عدل عرف شاہ محل بہیلوی کے خیفہ مولوی احمدی صاحب ساکن کری سے بالمعاوضہ حاصل کی، یعنی آپ نے ان کو سلسلہ قلندریہ کی اجازت دی اور انہوں نے آپ کو سلسلہ نقشبندیہ کی (۳)۔ تریٹھ سال کی عمر پانے کے بعد ۱۲۲۱ ریج الآخر ۱۸۰۶ء کو آپ نے اس دارفانی کو خیر آباد کہہ دیا۔ مزار تکمیل کا کوری ہی میں والدین کے پائیں میں

الآخر ۱۰۸۳ھ/۱۴۲۳ء مزار لاہر پور، خیر آباد) (۶) حضرت شیخ عبدالقدوس قلندر جون پوری (۷) حضرت شاہ عبدالسلام قلندر جون پوری (۸) حضرت شاہ محمد قطب قلندر جون پوری (۹) حضرت شیخ قطب الدین بیناول قلندر جون پوری (۱۰) حضرت سید جمیل الدین غوث الدھر قلندر (۱۱) حضرت شیخ قطب الدین بیناول قلندر جون پورشیخ پوری (۱۲) حضرت سید نظام الدین غزنوی (ستیاب نہیں) (۱۳) حضرت سید نور الدین مبارک غزنوی (م ۱۳ اربيع آخر ۱۴۲۱ھ/۱۸۰۶ء مزار کارکوری) (۱۴) حضرت شاہ مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ ۲۳ محرم الحرام ۱۴۲۵ھ/۱۷۵۱ء مارچ ۲۰۲۵ء مزار علی دہلی) (۱۵) حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی (پ ما رجب ۵۳۹ھ/۱۱۰۹ء محرم ۱۴۲۳ھ/۱۴۳۲ء مزار بغداد) (۱۶) حضرت شیخ شعبان القادر جیلانی (پ ارمضان ۲۰۷۸ھ/۱۰۱ء محرم ۲۱۵ھ/۱۱۰۶ء بغداد) (۱۷) حضرت شیخ ابوسعید مبارک مخزوی (م محرم ۱۳۵۱ھ/۱۱۱۹ء) (۱۸) حضرت شیخ ابوگشن علی ہکاری (م محرم ۱۴۰۹ھ/۱۰۹ء) (۱۹) حضرت شیخ ابوالفرج یوسف طرطوسی (م ۲۲۷ھ/۱۰۵۵ء) (۲۰) حضرت شیخ ابوالفضل عبدالواحد تیسی (م ما جمادی الآخری ۱۴۰۲ھ/۱۴۲۵ء مزار بغداد) (۲۱) حضرت شیخ عبدالعزیز تیسی (دریافت نہیں) (۲۲) حضرت شیخ ابو بکر شبلی (م ۲۷ رجب ۱۴۲۷ھ/۱۴۳۲ء مزار بغداد) (۲۳) حضرت شیخ ابو القاسم جنید بغدادی (م ۲۷ ربیع ۲۹۷ھ/۱۴۰۹ء مزار بغداد) (۲۴) حضرت خواجہ معروف کرخی (م ۲۰ محرم الحرام ۱۴۰۵ھ/۱۵۰۹ء مزار بغداد) (۲۵) حضرت امام علی رضا (پ ۱۲ اربيع آخر ۱۴۱۵ھ/۱۷۰۷ء م ۹ محرم الحرام ۱۴۱۵ھ/۱۸۱۵ء مزار مشہد، عراق) (۲۶) حضرت امام موسی کاظم (پ ۷ صفر ۱۴۰۹ھ/۲۷ ربیع ۲۰۱ء م ۸ صفر ۱۴۱۸ھ/۲۷ ربیع ۲۰۱ء مزار بغداد عراق) (۲۷) حضرت امام جعفر صادق (پ ۲۰ ربیع ۲۸۰ھ/۱۴۱۵ء م ۱۵ رجب ۱۴۱۸ھ/۲۷ ربیع ۲۰۱ء مزار جنت البقع) (۲۸) حضرت امام محمد باقر (پ ۳ صفر ۱۴۱۶ء - ما رجیع الاول ۱۴۲۷ء مزار جنت البقع) (۲۹) حضرت امام زین العابدین (پ ۵ رشیبان ۱۴۲۵ھ/۱۴۳۳ء م ۲۵ ربیع ۲۰۱ء م ۲۵ محرم ۱۴۹۳ء مزار جنت البقع) (۳۰) امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ عنہ (م ۲۱ رمذان ۱۴۰۰ھ/۱۴۰۰ء مزار نجف اشرف عراق) (۳۱) حضرت رسول اکرم ﷺ (م اریج الاول ۱۴۰۰ھ، مزار مدینہ منورہ)

### سلسلہ عالیہ چشتیہ

(۱) حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ ۷ ارجب المرجب ۱۴۵۸ھ/۱۴۲۷ء م ۲۱ ربیع

موجود ہے، جہاں بعد میں آپ کے ایک مخلص مرید علی محمد نے عالی شان، بلند روضہ تعمیر کرایا۔ آپ کو اپنے مشائخ سے روحانی سلاسل کی صورت میں جو نعمتیں حاصل ہوئیں وہ تمام آج بھی آپ کی نسبی و روحانی اولاد میں جاری ہیں۔ ذیل میں ان تمام سلاسل کے شجرات تحریر ہیں۔  
بانی خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے روحانی سلاسل ایک نظر میں  
سلسلہ عالیہ قلندریہ

(۱) حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ ۷ ارجب المرجب ۱۴۵۸ھ/۱۴۲۷ء م ۲۱ ربیع الثاني ۱۴۲۱ھ/۱۸۰۶ء مزار کارکوری) (۲) حضرت شاہ مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ ۲۳ محرم الحرام ۱۴۲۵ھ/۱۷۵۱ء م ۲۵ ربیع جمادی الاول ۱۴۲۳ھ/۱۴۰۲ھ/۱۸۰۲ء مزار الہ آباد) (۳) حضرت شاہ باسط علی قلندر (پ ۱۱۱۳ھ/۱۷۰۲ھ/۱۴۱۱ء م ۲۷ رجب ۱۴۹۶ھ/۱۴۲۷ء مزار الہ آباد) (۴) حضرت شاہ الحدیہ احمد قلندر لاہر پوری (م ۲۲ ربیع اول ۱۴۰۰ء مزار لاہر پوری) (۵) حضرت شاہ فتح قلندر جون پوری (م ۲۲ ربیع اول ۱۴۰۰ء مزار لاہر پوری) (۶) حضرت شاہ مجتبی معروف بے مجاہندر لاہر پوری (م ۱۵ اربيع آخر ۱۴۰۸ھ/۱۴۲۳ھ/۱۷۰۱ء مزار لاہر پوری، خیر آباد) (۷) حضرت شاہ محمد قلندر جون پوری (م ۱۲ ربیع اول ۱۴۰۵ھ/۱۴۲۵ء مزار علی پور، جون پور) (۸) حضرت شاہ عبدالسلام قلندر جون پوری (۹) حضرت شاہ محمد قلندر جون پوری (م ۹۸۰ھ/۱۴۰۰ء مزار علی پور، جون پور) (۱۰) حضرت شاہ فتح قلندر جون پوری (م ۹۰۹ھ/۱۴۰۹ء م ۲۷ ربیع اول ۱۴۰۹ھ/۱۴۱۰ء مزار علی پور) (۱۱) حضرت شیخ محمد غوث الدین بیناول قلندر جون پوری (پ ۲۷ ربیع اول ۱۴۲۱ھ/۱۸۰۶ء مزار علی قلندر جون پوری) (۱۲) حضرت سید خضر رومی قلندر (م ۱۲ ربیع اول ۱۴۲۳ھ/۱۴۰۲ھ/۱۷۰۲ھ/۱۱۱۳ھ/۱۷۰۱ء م ۲۷ ربیع اول ۱۴۳۲ھ/۱۴۲۷ء مزار علی قلندر جون پوری) (۱۳) حضرت سید عبدالعزیز (پ ۲۰ ربیع اول ۱۴۰۹ھ/۱۴۱۰ء م ۲۰ ربیع اول ۱۴۰۹ھ/۱۴۱۰ء مزار علی رضی اللہ عنہ) (م ۲۱ ربیع اول ۱۴۰۰ھ/۱۴۰۰ء مزار نجف اشرف، عراق) (۱۵) حضرت رسول کریم ﷺ (م ۱۲ ربیع اول ۱۴۰۰ھ/۱۴۰۰ء مزار مدینہ منورہ)

### سلسلہ عالیہ قادریہ

(۱) حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ ۷ ارجب المرجب ۱۴۵۸ھ/۱۴۲۷ء م ۲۱ ربیع

الثانی ۱۴۲۱ھ/۱۸۰۶ء مزار کارکوری) (۲) حضرت شاہ باسط علی قلندر (پ ۱۱۱۳ھ/۱۷۰۲ھ/۱۴۱۱ء م ۲۷ رجب ۱۴۹۶ھ/۱۴۲۷ء مزار الہ آباد) (۳) حضرت شاہ الحدیہ احمد قلندر لاہر پوری، خیر آباد (۴) حضرت شیخ رجب ۱۴۲۷ھ/۱۴۳۵ھ/۱۷۰۱ء مزار لاہر پوری، خیر آباد) (۵) حضرت شاہ فتح قلندر جون پوری (م ۱۵ اربيع اول ۱۴۰۰ء مزار علی قلندر جون پوری)

## سلسلہ عالیہ سہروردیہ

(١) حضرت شاه محمد کاظم قلندر (پ ٩ رجب المربج ١٥٨/٥/٢١) - م ٢١ ربيع الثانی  
(٢) حضرت شاه مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ ٢٣ محرم)  
الحرام ١٢٥/٥/٥ - م ١٨٠/٥/٢١  
(٣) حضرت شاه باسط  
علی قلندر (پ ١١٣/٥/١٢) - م ١٨١/٥/١٢٣  
(٤) حضرت شاه الحدی  
احم قلندر لاہور پوری (م ٣٢/٥/٢٣) - م ١٨٢/٥/١٨  
(٥) حضرت شاه فتح قلندر  
جون پوری (م ٢٢/٥/٣١) - م ١٨٠/٥/٢٠  
(٦) حضرت شاه حبی معرفہ بہ قلندر لاہور پوری  
(م ١٥/٥/١٢) - م ١٨٣/٥/١٨  
(٧) حضرت شیخ عبدالقدوس قلندر جونپوری (م ١٥/٥/١٢)  
(٨) حضرت شاه عبدالسلام قلندر جونپوری (م ٩/٥/١٢)  
(٩) حضرت شاه محمد قطب قلندر جونپوری (م ٩/٥/١٢)  
(١٠) حضرت شیخ قطب الدین بیان دل قلندر جونپوری (پ  
م ٢٥/٥/٢٥) - م ١٣٧/٥/٢٧  
(١١) حضرت شیخ احمد  
والدین بڈھن ظفر آبادی (پ ٧/٣/٢٥) - م ١٣٧/٥/٢٧  
(١٢) حضرت شیخ رکن الدین ابو  
الفتح مکین ظفر آبادی (م ٩/٥/١٣) - م ١٣٩/٥/٢٧  
(١٣) حضرت شیخ صدر  
الدین حاجی ظفر آبادی چراغ ہند (پ ٢٠٥/٥/١٣) - م ١٣٧/٥/٢٧  
(١٤) حضرت شیخ رکن الدین ابو الفتح سہروردی ملتانی (پ ٥/٥/٢٢) -  
ظفر آباد (م ١٢/٥/١٢)  
(١٥) حضرت شیخ صدر الدین عارف (پ ٦/٥/١٢)  
(١٦) حضرت شیخ رکن الدین زکریا ملتانی (پ ٥/٥/١٢)  
م ٩/٥/٢٣ - م ١٢٨/٥/٢٨  
(١٧) حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی  
م ١١/٥/١٢ - م ١٢٢/٥/٢٢  
(١٨) حضرت شیخ ضیاء الدین ابو  
نحیب سہروردی (م ١٢/٥/١٢) - م ١٢٣/٥/٢٣  
(١٩) حضرت شیخ وجہ الدین ابو  
حفص سہروردی (م ٥/٥/١٢) - م ١٢٨/٥/٢٨  
(٢٠) حضرت شیخ محمد بن عبد اللہ معرفہ بہ  
عمویہ (م ٣/٥/٣٢) - م ٩/٥/٨٣  
(٢١) حضرت شیخ احمد اسود نیوری (م ٣٢/٥/٣٢) - م ٩/٥/٨٣  
(٢٢) حضرت  
خواجہ مشاہ علوی نیوری (م ٩/٥/٢٩) - م ١٢٣/٥/٢٩  
(٢٣) حضرت خواجہ ہمیرہ بصری (م ٧ شوال  
٢٨/٥/٢٨) - م ١٢٣/٥/٢٩  
(٢٤) حضرت سلطان ابراہیم بن ادھم (م ٢٢/٥/١٢) - م ١٢٣/٥/٢٩  
(٢٥) حضرت ابراہیم بن ادھم (م ٢٢/٥/١٢) - م ١٢٣/٥/٢٩  
فضیل بن عیاض (م ٣ ربيع الاول ١٨١ھ مزار مکرمہ) (٢٦) حضرت خواجہ عبد الواحد بن زید

الآخر ۱۴۰۶ھ/۱۲۲۱ء مزار کا کوری) (۲) حضرت شاہ مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ ۲۳ رحرخ) (۳) حضرت الحرام ۱۱۶۵ھ/۱۵۵۱ء مزار الہ آبادی (۴) حضرت شاہ باسط علی قلندر (پ ۱۱۳۷ء مزار الہ آباد) (۵) حضرت شاہ احمد الحدیہ قلندر لاہور پوری (م ۱۱۹۶ھ/۱۸۰۲ء مزار الہ آباد) (۶) حضرت شاہ فیض قلندر جو پوری (م ۱۱۳۳ھ/۱۴۰۱ء مزار لاہور پوری) (۷) حضرت شاہ جو پور (م ۱۴۵۰ء شعبان ۱۱۱۳ھ/۱۰۸۷ء مزار لاہور پور، خیر آباد) (۸) حضرت شیخ عبدالقدوس قلندر جو پوری (م ۱۰۵۲ھ/۱۴۰۲ء مزار علین پور، جو پور) (۹) حضرت شاہ محمد قطب قلندر جو پوری (م ۹۶ھ/۱۴۰۹ء مزار علین پور معرفت بہ جو گیا پور) (۱۰) حضرت شیخ قطب الدین بیان دل قلندر جو پوری (پ ۶۷ء م ۱۳۷۳ھ/۱۴۰۴ء شعبان ۱۴۵۱ھ/۱۵۱۵ء مزار علین پور شیخ پور) (۱۱) حضرت سید جمیل الدین غوث الدھر قلندر (پ ۲۳۷۵ھ/۱۴۰۵ء مزار علین پور) (۱۲) حضرت سید خضر روی قلندر (۲) (۱۳) حضرت شاہ بختیار کاکی (م ۱۳۲۹ھ/۱۴۰۵ء رجب ۵۰ء م ۱۳۲۹ء رجب ۵۰ء) (۱۴) حضرت خواجہ معین الدین چشتی (م ۲۶ھ/۱۴۰۶ء رجب ۵۰ء مزار دہلی) (۱۵) حضرت خواجہ عثمان ہاروی (م ۲۰۳ھ/۱۴۰۵ء مزار مکہ معظمه) (۱۶) حضرت حاجی شریف زندنی (م ۵۸۲ھ/۱۴۰۱ء رجب ۱۰ء مزار بخارا) (۱۷) حضرت خواجہ مودود چشتی (م ۳۵۹ھ/۱۴۰۲ء مزار چشت) (۱۸) حضرت خواجہ ابو یوسف چشتی (م ۳۵۹ھ/۱۴۰۲ء مزار چشت) (۱۹) حضرت شیخ ابو محمد چشتی (م ۳۱۱ھ/۱۴۰۲ء مزار چشت) (۲۰) حضرت خواجہ ابو احمد چشتی (م کیم جمادی الثانی ۳۵۵ھ/۱۴۰۲ء مزار چشت) (۲۱) حضرت خواجہ ابو الحکیم شامی عکی (م ۱۴۰۱ء رجب ۲۸۲ھ/۱۴۰۲ء شوال ۲۰۳ھ مزار عراق) (۲۲) حضرت خواجہ مشاد علو دینیوری (م ۱۴۰۹ھ/۱۴۰۲ء مزار عراق) (۲۳) حضرت خواجہ ہمیرہ بصری (م ۲۸۷ھ/۱۴۰۲ء شوال ۲۵۲ھ مزار بصرہ عراق) (۲۴) حضرت خواجہ عذیفہ مرعشی (م ۲۸۷ھ/۱۴۰۲ء شوال ۲۵۲ھ مزار بصرہ عراق) (۲۵) حضرت سلطان ابراهیم بن ادھم (م ۱۴۰۲ء جمادی الاولی ۱۶۶ھ/۱۴۰۲ء مزار شام) (۲۶) حضرت خواجہ فضیل بن عیاض (م ۳۳ھ/۱۴۰۲ء مزار الاولی ۱۸۷ھ مزار مکہ) (۲۷) حضرت خواجہ عبد الواحد بن زید بصری (م ۲۷۱ھ/۱۴۰۲ء مزار بصرہ عراق) (۲۸) حضرت خواجہ حسن بصری (کیم رجب ۱۱۰ھ/۱۴۰۲ء مزار بصرہ عراق) (۲۹) امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ عنہ (م ۲۱۰ھ/۱۴۰۲ء رمضان ۳۰ھ) (۳۰) حضور رسول اکرم ﷺ (م ۱۴۰۲ء رجب الاولی ۱۱۰ھ مزار مدینہ منورہ)

بصری (م ۲۷ صفر ۱۴۰۵) اه مزار بصره عراق (۲۸) حضرت خواجہ حسن بصری (کم رجب ۱۴۰۵) اه مزار بصره عراق (۲۹) امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ عنہ (م ۲۱ رمضان ۱۴۰۵) اه مزار نجف اشرف عراق (۳۰) حضور رسول اکرم ﷺ (م ۱۴ ربیع الاول ۱۴۰۵) اه مزار مدینہ منورہ

### سلسلہ عالیہ نقشبندیہ

- حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ ۹ ربیع المرجب ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الثانی ۱۴۰۵ م (۱۴ صفر ۱۴۰۵) اه مزار کوئی (۲) حضرت مولوی احمد نقشبندی (دستیاب نہیں) (۳) حضرت سید محمد عدل معروف بہ شاہ لعل بریلوی (م ۱۱ رمضان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الثانی ۱۴۰۵ اه مزار رائے بریلوی (۴) حضرت سید محمد نقشبندی بریلوی (پ ۲۰ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الثانی ۱۴۰۵ اه مزار رائے بریلوی (۵) حضرت سید محمد علم اللہ حسینی رائے بریلوی (۷) (پ ۱۰ ربیع الثانی ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار رائے بریلوی (۶) حضرت خواجہ سید آدم بنوری (م ۱۳ ارشوال ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار رائے بریلوی (۷) حضرت شیخ احمد فاروقی مجدد الف ثانی (پ ۱۵ ربیع صفر ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار سرہند (۸) حضرت خواجہ باقی بالله (م ۱۵ جمادی الآخری ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار دہلی (۹) حضرت مولانا خواجہ امکنی (م ۱۵ جمادی الآخری ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار امکنی (۱۰) حضرت مولانا محمد درویش (م ۱۹ محرم ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار امکنی (۱۱) حضرت مولانا محمد زاہد (م ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار رائے بریلوی (۱۲) حضرت خواجہ عبداللہ رائے بریلوی (پ ماہ رمضان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار سرہند (۱۳) حضرت شیخ یعقوب چرخی (م ۵ صفر اظہر ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار عطاء الدین عطاء (۱۴) حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبندی (پ ماہ محرم ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار قصر عارفان بخارا (۱۵) حضرت سید امیر کلال (م ۸ جمادی الآخری ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار سوخار (۱۶) حضرت خواجہ محمد بابا سیماسی (م ۱۰ جمادی الآخری ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار سوخار (۱۷) حضرت خواجہ علی رامنی (پ ۷ رمضان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار خوارزم (۱۸) حضرت خواجہ محمود الخیر (م ۱۵ جمادی الآخری ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار بخارا (۱۹) حضرت خواجہ عارف رویگری (م ۱۵ شوال ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار بخارا (۲۰) حضرت خواجہ عبد الحق نجد وانی (م ۱۲ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار غجدان (۲۱) حضرت خواجہ یوسف بن ایوب ہمدانی (م ۱۵ محرم ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار غجدان (۲۲) حضرت خواجہ علی فضل بن محمد شافعی فارمدی (م ۲ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار طوس (۲۳) حضرت شیخ ابو القاسم گرگانی، (۲۴) حضرت شیخ ابو الحسن خرقانی (م ۱۰ محرم الحرام ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار مدینہ منورہ (۲۵) حضرت شیخ طیفور بن عیسیٰ بایزید بسطامی (م

### سلسلہ طیفوریہ

- حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ ۹ ربیع المرجب ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الثانی ۱۴۰۵ اه مزار کوئی (۲) حضرت شاہ مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ ۲۳ محرم الحرام ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار الہ آباد (۳) حضرت شاہ باسط علی قلندر (پ ۱۰ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار الہ آباد (۴) حضرت شاہ الحمد یہ چندر لاہر پوری (م ۲۲ شعبان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار لاہر پور (۵) حضرت شاہ شیخ قلندر جونپوری (پ ۲۲ شعبان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جونپور (۶) حضرت شاہ عباد لاہر پوری (م ۱۵ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار لاہر پور، خیر آباد (۷) حضرت شیخ عبد العزیز قلندر جونپوری (م ۱۲ ارشوال ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جونپور (۸) حضرت شاہ عباد قدوش قلندر جونپوری (۹) حضرت شاہ محمد قطب قلندر جونپوری (م ۱۲ ارشوال ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جونپور (۱۰) حضرت شاہ عباد السلام قلندر جونپوری (م ۱۵ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جونپور (۱۱) حضرت شیخ الدین یعنی عباد قلندر جونپوری (پ ۲۷ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جونپور (۱۲) حضرت سید خضر رومی قلندر (م ۱۶ ربیع صفر ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جمال الدین بھروسہا و بھوی (۱۳) حضرت طیفور شامی بایزید بسطامی (۸) (م ۱۴ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار بسطام (۱۴) حضرت امام جعفر صادق (پ ۲۰ محرم ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جنت ابیقیع (۱۵) حضرت امام محمد باقر (پ ۲۵ صفر ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جنت ابیقیع (۱۶) حضرت امام زین العابدین (پ ۵ شعبان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جنت ابیقیع (۱۷) حضرت امام حسین (پ ۷ شعبان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار جنت ابیقیع (۱۸) حضرت امام رضی اللہ عنہ (م ۲۱ رمضان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار نجف اشرف عراق (۱۹) امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ عنہ (م ۲۱ رمضان ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار نجف اشرف عراق (۲۰) حضرت رسول اکرم ﷺ (م ۱۴ ربیع الاول ۱۴۰۵) ۱۷ ربیع الاول ۱۴۰۵ اه مزار مدینہ منورہ

### سلسلہ فردوسیہ

پوری (م) ۱۲۰۵۲/۵۱۰۵۲ء مزار علن پور، جون پور) (۸) حضرت شاہ عبدالسلام قلندر جون پوری (۱۵) ارذی قده مزار علن پور، جون پور) (۹) حضرت شاہ محمد قطب قلندر جون پور (م) ۹ مارچ ۱۸۰۲ء مزار کا کوری (۱۰) حضرت شیخ قطب الدین بینا دل قلندر جون پوری قده مزار علن پور معروف بہ جو گیا پور) (۱۱) حضرت حاجی (پ) ۲۷۲/۵۱۳۷۲/۵۱۳۷۲ء م/شعبان ۹۲۵ء مزار علن پور شیخ پور) (۱۲) حضرت شیخ ابوالفتح سرمست (م) ۹۲۲ء م/شعبان ۱۵۳۵ء مزار جون پور) (۱۳) حضرت شاہ بدن (دستیاب نہ ہوسکا) (۱۴) حضرت شیخ ابوالفتح سرمست (م) ۹۲۲ء م/شعبان ۱۵۳۵ء مزار جون پور) (۱۵) حضرت شاہ بدن الدین سلامتی (م) ۹ ربيع الاول ۱۳۳۶ء مزار جون پور) (۱۶) حضرت شاہ بدن الدین مدار (پ) ۳۰۰ء م/شعبان ۹۱۲ء میعو ۲۵۰ء م/شعبان ۸۲۵ء مزار جون پور) (۱۷) حضرت شاہ بدن الدین

### شاہ محمد کاظم قلندر کے خلفاء سجادگان

سلسلہ قلندریہ، ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں بلکہ خود قصبہ کا کوئی میں اگرچہ پہلے سے بھی موجود تھا مگر شاہ محمد کاظم قلندر نے اپنی مسجد دانہ کارنا میں کی وجہ سے ازسرنوznندہ کیا اور بڑے پیکانہ پر اس کی اشاعت اور فروع کا انتظام کیا۔ دعوت و تبلیغ، صلاح و فلاح، اخوت و بھائی چارگی کا ایسا ماحول قائم کیا کہ خواص تو خواص عوام کے لیے بھی قلندر اور قلندریت کا سمجھنا دشوار نہ رہا۔ آپ کو پیروں سے جو روحانی نعمتیں ملی تھیں ان کو زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پہنچادیا۔

اپنی نسبی اولاد کی اس طرح تربیت کی کہ ان نعمتوں کے متعلق قرار پائے، ان کے علاوہ دیگر مستحقین کو بھی آپ نے خرقہ خلافت و اجازت سے نوازا۔ آپ کی اولاد میں وطروح کے مشائخ ہوئے ایک تو وہ جن کو اس سلسلہ کی اجازت و خلافت کے ساتھ سجادگی بھی عطا ہوئی، دوسرے وہ جن کو صرف اجازت و خلافت عطا کی گئی۔ ذیل میں اولاد سجادگان کا ذکر کیا جاتا ہے۔

### خانقاہ کاظمیہ کے سجادگان

|     |                           |                     |
|-----|---------------------------|---------------------|
| (۱) | حضرت شاہ تراب علی قلندر   | ۱۸۵۸ء م/شعبان ۱۲۵ء  |
| (۲) | حضرت شاہ حیدر علی قلندر   | ۱۸۶۷ء م/شعبان ۱۲۸۳ء |
| (۳) | حضرت شاہ علی اکبر قلندر   | م/شعبان ۱۳۱۲ء       |
| (۴) | حضرت شاہ علی انور قلندر   | ۱۹۰۲ء م/شعبان ۱۳۲۲ء |
| (۵) | حضرت شاہ حبیب حیدر قلندر  | م/شعبان ۱۳۵۳ء       |
| (۶) | حضرت شاہ تحقی حیدر قلندر  | ۱۹۳۵ء م/شعبان ۱۳۵۹ء |
| (۷) | حضرت شاہ علی حیدر قلندر   | م/شعبان ۱۳۶۶ء       |
| (۸) | حضرت شاہ صطفیٰ حیدر قلندر | ۲۰۰۳ء م/شعبان ۱۳۲۳ء |

(۱) حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ) ۹ رجب المجب ۱۱۵۸ء م/شعبان ۱۷۳۵ء م/شعبان ۱۷۳۵ء مزار کا کوری (۲) حضرت شاہ مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ) ۲۳ محرم الحرام ۱۱۲۵ء م/شعبان ۱۷۵۱ء م/شعبان ۱۲۳۱ء مزار الہ آباد (۳) حضرت شاہ باسط علی قلندر (پ) ۱۱۱۳ء م/شعبان ۱۷۰۲ء م/شعبان ۱۲۳۱ء مزار الہ آباد (۴) حضرت شاہ شاہ الحمد یا احمد قلندر لاہور پوری (م) ۲۲ م/شعبان ۱۰۱۰ء م/شعبان ۱۱۹۲ء مزار الہ آباد (۵) حضرت شاہ فیض قلندر جون پوری (م) ۱۱۱۳ء م/شعبان ۱۰۱۰ء م/شعبان ۱۱۹۲ء مزار الہ آباد (۶) حضرت شاہ عبید القدوں قلندر جون پوری (م) ۱۵ ربيع الاول ۱۰۸۲ء م/شعبان ۱۰۱۰ء مزار الہ آباد (۷) حضرت شاہ عبید القدوں قلندر جون پور (م) ۱۲ رشوال ۱۰۵۲ء م/شعبان ۱۶۲۲ء مزار علن پور، جون پور (۸) حضرت شاہ محمد قطب قلندر جون پوری (۹) ارذی قده مزار علن پوری (۱۰) حضرت شاہ بدن الدین احمدی منیری (م) ۶ ربيع الاول ۱۰۵۲ء م/شعبان ۱۶۲۲ء مزار علن پور معرف بہ جو گیا پور (۱۱) حضرت شیخ حسین بن معز بخشی (م) ۷ محرم ۱۳۵۳ء م/شعبان ۱۳۵۳ء م/شعبان ۱۷۵۲ء مزار بہار (۱۲) حضرت شیخ مظفر بن شیخ نسیم بخشی (م) ۷ محرم ۱۳۸۲ء م/شعبان ۸۶۹ء مزار بہار (۱۳) حضرت شیخ شرف الدین احمدی منیری (م) ۶ رشوال ۱۳۸۰ء م/شعبان ۸۲۷ء مزار بہار (۱۴) حضرت شیخ نجیب الدین فردوسی (م) ۱۳۳۲ء م/شعبان ۷ محرم ۱۳۳۲ء مزار حوض مشی، دہلی (۱۵) حضرت شیخ رکن الدین فردوسی (م) ۷ محرم ۱۳۲۲ء م/شعبان ۱۳۲۲ء مزار دہلی (۱۶) حضرت شیخ بدر الدین سرفیڈی (م) ۱۶ محرم ۱۳۱۲ء م/شعبان ۱۳۱۲ء مزار دہلی (۱۷) حضرت شیخ سیف الدین باخزری (م) ۵ محرم ۱۳۲۰ء مزار بخارا (۱۸) حضرت شیخ نجم الدین کبری (م) ۱۰ جمادی الاولی ۱۲۲۱ء مزار خوارزم (۱۹) حضرت شیخ ضیاء الدین ابو نجیب سہروردی (۲۰)

### سلسلہ مداریہ

(۱) حضرت شاہ محمد کاظم قلندر (پ) ۹ رجب المجب ۱۱۵۸ء م/شعبان ۱۷۳۵ء م/شعبان ۱۷۳۵ء مزار کا کوری (۲) حضرت شاہ مسعود علی قلندر الہ آبادی (پ) ۲۳ محرم الحرام ۱۱۲۵ء م/شعبان ۱۷۵۱ء م/شعبان ۱۲۳۱ء مزار الہ آباد (۳) حضرت شاہ باسط علی قلندر (پ) ۱۱۱۳ء م/شعبان ۱۷۰۲ء م/شعبان ۱۲۳۱ء مزار الہ آباد (۴) حضرت شاہ الحمد یا احمد قلندر لاہور پوری (م) ۲۲ م/شعبان ۱۱۹۲ء مزار الہ آباد (۵) حضرت شاہ فیض قلندر جون پوری (م) ۱۱۱۳ء م/شعبان ۱۰۱۰ء م/شعبان ۱۱۹۲ء مزار الہ آباد (۶) حضرت شاہ عبید القدوں قلندر جون پوری (م) ۱۵ ربيع الاول ۱۰۸۲ء م/شعبان ۱۰۱۰ء مزار الہ آباد (۷) حضرت شاہ عبید القدوں قلندر جون پور (م) ۱۲ رشوال ۱۰۵۲ء م/شعبان ۱۶۲۲ء مزار علن پور، جون پور (۸) حضرت شاہ محمد قطب قلندر جون پوری (۹) ارذی قده مزار علن پوری (۱۰)

نے لکھنو میں خانقاہ بھی قائم کی اور خلق خدا کو فیض یا ب فرمایا۔ اپنے لڑکے شاہ نظام الدین قلندر کو اجازت و خلافت سے نوازا جنہوں نے آپ کی جائشی کا حق ادا کیا۔ آپ تکیہ شریف کا کوری ہی میں مدفن ہیں۔

(۲) شاہ محمد سلیم قلندر (م ۷ ابjadی الثانی ۱۳۱۳ھ/ ۱۸۹۵ء) آپ محدث کا کوروی کے پوتے شاہ تراب علی قلندر کے مرید اور شاہ علی اکبر کے خلیفہ تھے۔ آپ بھی کا کوری ہی میں مدفن ہیں۔

(۳) شاہ شفاعت علی قلندر (پ ۱۱۸۵ھ/ ۱۷۱۷ء—م ۹ ربيع الثانی ۱۲۵۰ھ/ ۱۸۳۲ء) آپ سندیلہ میں پیدا ہوئے اور شاہ محمد کاظم قلندر کے خلیفہ ہوئے۔ بیعت و خلافت کا سلسلہ جاری نہ رکھا۔ دوران ملازمت گورکھ پور میں انتقال ہوا اور وہی مدفن ہوئے۔

(۴) شیخ طفلیل علی قلندر (م ۷ اربيع الاول ۱۲۲۲ھ/ ۱۸۰۹ء) آپ مولانا حمید الدین محدث کا کوری کے تربیت یافتے اور شاہ محمد کاظم قلندر کے پہلے مرید ہونے کے ساتھ شاہ صاحب کے خلیفہ بھی تھے۔ آپ کا کوری ہی میں تکمیل نواز شاہ میں مدفن ہیں۔

(۵) شاہ عاشق قلندر (م ۱۲۲۱ھ/ ۱۸۰۶ء) اصل نام منگل تھا، کان پور کے رہنے والے تھے۔ شاہ محمد کاظم قلندر نے اجازت و خلافت سے نوازا تھا۔ مگر آپ سے سلسلہ کی اشاعت نہ ہوئی۔ آپ بھی تکیہ شریف کا کوری میں مدفن ہیں۔

(۶) شاہ کرامت علی قلندر (م ۷ ابjadی الآخر ۱۲۲۳ھ/ ۱۸۲۸ء) آپ مخدوم نظام الدین قاری داتا بھکاری قادری کی اولاد سے تھے۔ مولانا شاہ حمایت علی قلندر کے شاگرد شاہ صبغت اللہ قلندر کے مرید اور شاہ میر محمد برادر خود و خلیفہ شاہ محمد کاظم قلندر کے خلیفہ ہونے کے ساتھ حسان الہند محسن کا کوری کے پیر و مرشد تھے۔ آپ کے وصال پر محسن کا کوری نے قطعہ تاریخ رقم کی اور آپ کا روضہ تعمیر کرایا۔

(۷) شاہ نظام الدین علی قلندر (م ۹ اربيع الاول ۱۲۲۹ھ/ ۱۸۶۲ء) آپ شاہ حمایت علی قلندر کے شاگرد و خلیفہ تھے۔ آپ کو مزید اپنے خال مختار شاہ تراب علی قلندر اور والد مختار شاہ بہرام علی قلندر اور شاہ علی مظہر قلندر الآبادی سے بھی اجازت و خلافت ملی تھی۔

(۸) شاہ وہاب الدین عثمانی قلندر (پ ۱۷۱۳ھ/ ۱۳۳۱م—م ۱۸۵۲ھ/ ۱۹۱۳ء) آپ شاہ علی اکبر قلندر کے تربیت یافتے، شاہ علی قلندر کے مرید اور شاہ علی انور و شاہ جبیب حیدر قلندر کے خلیفہ تھے۔ مگر ادا بکسی کو مرید نہ کیا۔

(۹) شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی قلندر (ولادت ۱۹۵۸ء) موجودہ ہندوستان کے جن روحانی سلاسل سے آج بھی خلق خدا کی ایک بڑی تعداد وابستہ ہے اور جہاں سے دعوت

(۱۰) حضرت شاہ جن جنی حیدر قلندر م ۱۳۳۱ھ/ ۱۸۹۳ء م ۱۲۰۱ھ/ ۲۰۱۰ء  
خانوادہ کے وہ مشائخ جن کو صرف اجازت و خلافت تھی

(۱) حضرت شاہ میر محمد قلندر م ۱۲۲۳ھ/ ۱۸۰۹ء

(۲) حضرت حمایت علی قلندر م ۱۲۲۶ھ/ ۱۸۱۱ء

(۳) حضرت شاہ علی قلندر م ۱۲۹۰ھ/ ۱۸۷۳ء

شاہ محمد کاظم قلندر کے خلفا

آپ اجازت و خلافت دینے میں متاثر تھے۔ اس کے باوجود جن نفوس قدسیہ کو اجازت خلافت سے آپ نے نوازا ان کے اہمیوں ہیں:

(۱) حضرت شاہ میر محمد عرف میرن میاں (برادر خورد شاہ محمد کاظم قلندر) (۲) حضرت شاہ

تراب علی قلندر (صاحبزادہ اکبر) (۳) حضرت شاہ حمایت علی قلندر (صاحبزادہ اوسط) (۴)

حضرت شاہ بہرام علی قلندر (۵) حضرت شاہ انشاء اللہ قلندر (۶) حضرت شاہ سید علی قلندر

(۷) حضرت شاہ امیر علی قلندر (۸) شیخ طفلیل علی قلندر (۹) ملا قدرت اللہ قلندر بلگرای (۱۰) شیخ

شفاعت علی قلندر (۱۱) محمد محفوظ علی قلندر

خانقاہ کاظمیہ کے فیض یافتہ و اجازت یافتہ مشائخ

حضرت شاہ محمد کاظم قلندر سے لے کر آج تک سجادگی اسی خانوادہ میں چلی آ رہی ہے۔ فقرہ درویشی اور قلندریت اس خانوادہ میں میراثی ہے۔ جن کو یہ میراث راس نہ آئی وہ شاہ محمد کاظم قلندر کے حقیقی وارث شمارہ ہو سکے بلکہ بالکل وہ گم نام ہی ہو گئے۔ بانی خانقاہ سے لے کر آج تک ملک اور بیرون ملک کے بہتیرے علماء مشائخ نے اس خانوادہ سے علمی و روحانی فیض حاصل کیا ہے۔ ذیل میں سے ان میں چند مشائخ کا اجمانی ذکر کیا جا رہا ہے۔

(۱) شاہ انشاء اللہ قلندر (م ۵ رجب الربج ۱۲۵۱ھ) آپ شاہ محمد کاظم کے مرید و خلیفہ تھے۔ آپ کے مریدوں کی تعداد بہت زیادہ تھی، آپ کا مزار کا کوری ہی میں شیخ کے مزار کے باہر واقع ہے۔

(۲) شاہ افضل علی قلندر (پ ۱۲۳۵ھ—م ۶ صفر ۱۳۱۱ھ/ ۱۸۹۳ء) آپ مشہور بزرگ شاہ کرامت علی قلندر کے پوتے تھے۔ ۵ ابjadی الآخر ۱۳۰۷ھ/ ۱۸۸۹ء کو حضرت مولانا شاہ علی قلندر نے آپ کو اجازت و خلافت سے سرفراز کیا۔ آپ سے سلسلہ قلندریہ کی اشاعت ہوئی۔

(۳) شاہ بہرام علی قلندر (م ۵ اربيع الاول ۱۲۵۲ھ/ ۱۸۳۰ء) شاہ محمد کاظم قلندر نے آپ کی تربیت کی اور شاہ تراب علی قلندر اور شاہ حمایت علی قلندر نے آپ کو اجازت و خلافت عطا کی۔ آپ

مل رہا تھا اور پھر خانقاہ کاظمیہ کے مشائخ نے اپنی روحانی نعمتوں کا متحمل اور اس کے لائق خیال کرتے ہوئے سلسلہ کاظمیہ قلندریہ کے مزید فروغ کی غرض سے اجازت و خلافت سے نوازا۔ ان ہی خوش نصیبوں میں داعی اسلام شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ صفوی مدظلہ العالی بھی ہیں۔

**خانقاہ کاظمیہ کے مشہور مشائخ اور ان کے علمی و دعویٰ کارناۓ**

خانوادہ کاظمیہ کی ایک خاص بات یہ ہے کہ اس خانوادہ میں پیدا ہونے والا ہر بچہ عمر کی ابتداء ہی سے علمی اور روحانی تدریب میں لگادیا جاتا ہے، پھر وہ قلندری راہ سلوک سے گزرتا ہوا علم و روح کی دولت سے مالا مال ہو جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ یہاں کے تقریباً تمام مشائخ نے جہاں روحانی دلوں و نعمتوں کو عالم کیا اور دعوت و اصلاح کے ذریعہ مخلوق خدا کی خدمت کی وہیں علم و فن کی بھی خوب حفاظت و اشاعت کی۔ اکثر مشائخ خانوادہ صاحب تصنیف بزرگ گزرے ہیں۔ خانوادہ کاظمیہ نے سلسلہ قلندریہ کی خدمت کرتے ہوئے علمی، روحانی اور دعویٰ سطح پر جہاں اپنے آبادا جادو کو نیک نام کیا وہیں ملک و ملت اور خاص طور سے قصبه کا کوری کو بے حد عزت بخشی ہے۔ قصبه کا کوری کی عزت و شہرت میں اس خانوادہ کا اہم رول اور ان کی اصل حصہ داری ہے۔ مشائخ خانوادہ کی تصنیفات کے مطلعے اور جائزے سے معلوم ہوتا ہے کہ ان نفوس قدسیہ کی خدمات مختلف زبانوں اور علوم کے مختلف شعبوں پر محیط ہیں۔ علوم تقلیی، عقلیی، سیروسوائی، شعروادب، تصوف و طریقت، نقد و تبصرہ، تحقیق و تراجم، غرض کے تمام اصناف علم و فن میں ان کی خدمات و تصنیفات ملتی ہیں، یہی وجہ ہے کہ ملک و بیرون ملک کے اہل علم و دانش نے ان مشائخ کی تصدیہ خوانی کی ہے۔ تذکرہ نگاروں نے اپنی گراں قدر تاثرات و آرائیں بند کیے۔ ذیل میں اس خانوادہ کے بعض مشائخ کی علمی اور روحانی خدمات کا اجمالی جائزہ پیش ہے۔

**شاہ محمد کاظم قلندر** (۱۴۵۸ھ/۱۴۱۱ء) ارجمند المرجب (۱۴۲۱ھ/۱۴۰۲ء) سلسلہ کاظمیہ قلندریہ کے بانی شاہ محمد کاظم قلندر جہاں ایک عظیم صاحب ارشاد صوفی قلندر تھے وہیں ایک نہایت تبحر عالم اور ہندی زبان کے شاعر اور موسیقی نگار بھی تھے۔

**دعویٰ خدمات:** بے شمار مخلوق خدا نے آپ کی رہنمائی میں اپنی عاقبت سنواری اور اپنی حاجات کی تکمیل کی۔ آپ نے اپنی دعویٰ خدمات کی بنیاد پر سلسلہ قلندریہ کو از سر نوزندہ کیا، اپنے خلفاً اور تربیت یافتہ مریدین کی شکل میں مخلوق خدا کو گمراہی سے نکال کر رہا تھا۔ پر گامزن کرنے کا انتظام فرمادیا۔ ایک ایسے علمی و روحانی خانوادہ کی بنیاد ڈالی جس کا علمی و روحانی سفران پنے پورے آب و تاب کے ساتھ مستسل جاری ہے۔

**علمی خدمات:** آپ عام حالتوں میں مریدین و طالبین کو ان کی ڈھنی صلاحیت اور استعداد کے

تبیغ اور ترقی کی طریقہ کا مقدس فریضہ بڑے پیارے پر ان جام پار ہا ہے ان میں چشتی نظامی سلسلہ نمایاں ہے۔ اسی سلسلے کی ایک نہایت ممتاز اور تاریخی خانقاہ صوفی پور ضلع اناؤ کی خانقاہ عالیہ چشتیہ نظامیہ صفویہ ہے۔ اس کے مورث اعلیٰ حضرت محمود شیخ عبد الصمد عرف مخدوم شاہ صوفی قدس سرہ (م ۹۳۵ھ) ہیں جو بلگرام کے معروف محقق، عالم، صوفی میر سید عبدالواحد بلگرامی قدس سرہ کے شیخ طریقت تھے۔ شمالی ہند کی اکثر ممتاز قادری، چشتی خانقاہ ہیں صفوی فیض سے سیراب ہیں۔ اسی خم خانہ عرفان کا ایک مے کہہ سید سراواں شریف الہ آباد میں آباد ہے جہاں ترکیہ و احسان کا مقدس فریضہ کی انعام دی، جاری ہے، خالق کی محبت اور مخلوق کی خدمت کے مناظر قابل دید ہیں اور جذب و شوق کا کاروان ہے کہ اس سمت بڑھا جاری ہے۔ آہ و بکا، گریہ و زاری، توبہ و رجوع، ذکر و فکر، سوز جگر اور وجد و سماع کی قدیم روایات یہاں، روز کے معمولات ہیں۔ حضرت شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ مجھی صفوی اسی مے کہے کے ساقی اور کاروان شوق کے سالار ہیں۔ آپ کی شخصیت بجا طور پر نمونہ اسلاف ہے۔ ابتداء سنت، تلخیق دین، اسلاف کی محبت، ان کی پیروی، خدمت خلق اور اشاعت علم آپ کا سرماہی حیات بھی ہے اور مقصود حیات بھی۔

آپ چشتی نظامی، قادری اور سہروردی سلسلوں میں بیعت فرماتے ہیں۔ ان کے علاوہ نقشبندیہ، قلندریہ اور دیگر سلسلوں کی بھی اجازت و خلافت آپ کو حاصل ہے۔ ۹ مئی ۲۰۱۰ء / ۱۴۳۱ھ کو پروفیسر مسعود انور علوی صدر شعبہ عربی علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کی دعوت پر کا کوری شریف تشریف لے گئے، اس موقع پر ان کے والدگرامی، خانقاہ قلندریہ کے صاحب سجادہ شیخ طریقت حضرت مولانا حافظ شاہ محمد مجتبی حیدر قلندر رحمۃ اللہ علیہ نے آپ سے مصافحہ و معافۃ کرتے ہوئے فرمایا کہ ”ابو میاں! میں چاہتا ہوں کہ آپ ہمارے سلسلہ کی اجازت و خلافت قبول فرمائیں اور یہ عمل اللہ کی رضا کے مطابق ہے“ پھر سلاسل سبعہ: (۱) قادریہ (۲) قلندریہ (۳) چشتیہ (۴) سہروردیہ (۵) طفیوریہ (۶) مداریہ (۷) نقشبندیہ کی اجازت و خلافت عطا کرنے کے بعد فرمایا کہ: ”سلسلہ قلندریہ کی اشاعت کی ذمہ داری آپ کے سپرد کی جاتی ہے۔ امید ہے کہ آپ سے سلسلہ کی اشاعت بڑے پیارے پر ان جام پائے گی۔“

خانقاہ کاظمیہ کے فیض پیافتہ اور اجازت یافتہ وہ مشائخ جو اس خانوادہ کے نہ تھے تین طرح کے ہیں: (۱) وہ مشائخ جن کی تعلیم و تربیت سے اجازت و خلافت تک سب اس خانقاہ کی عنایت رہی۔ (۲) وہ مشائخ جنہوں نے تعلیم و تربیت کمہیں اور سے حاصل کی مگر اجازت و خلافت اس خانوادہ کے مشائخ کی عطا رہی۔ (۳) تیرے وہ مشائخ جنہوں نے تعلیم و تربیت اور اجازت و خلافت کسی دوسری خانقاہ سے حاصل کی اور دوسرے سلاسل کو ان کی شبانہ روز کاوشوں سے فروغ

شرائط الوسائل، یہ کتاب ۱۸۷۲ھ/۱۲۹۳ء میں مطبع علوی لکھنؤی سے شائع ہوئی جو ۱۳۲ صفحات پر مشتمل ہے، اس کا موضوع تصوف ہے۔

(۵) مجاہدات الاولیاء، یہ کتاب بھی فن تصوف سے متعلق ہے۔ ۳۱۲ صفحات پر مشتمل ہے۔ ۱۲۶۸ھ میں تالیف کی گئی اور ۱۲۹۳ھ/۱۸۷۶ء میں حسن بر قی پر لیں، لکھنؤ سے شائع ہوئی۔

(۶) کشف المواری فی حال نظام الدین القاری، ۱۲۵۲ھ/۱۸۳۸ء میں شاہ تراب علی قلندر نے تالیف فرمائی اور ۱۳۱۸ھ/۱۹۰۰ء میں صحیح المطابع لکھنؤ سے شائع ہوئی، اس کتاب میں مشہور قادری بزرگ داتا بھکاری کی حیات پر سیر حاصل گنتگوکی گئی ہے۔

(۷) شجرات طیبات۔ سلسلہ عالیہ ثانیہ مثلاً قادریہ، قلندریہ، چشتیہ، طفیوریہ، سہرودیہ، فردوسیہ، مداریہ، اور نقشبندیہ کے شجرات پر مشتمل چھ صفحات کا منظوم یہ رسالہ مطبع نظامی، کان پور دیکھتے ہوئے ۱۵ رسالہ کی عمر ہی میں اجازت و خلافت سے سفر از فرمایا۔

(۸) مطالب رشیدی، یہ رسالہ ۱۲۵۱ھ/۱۸۳۱ء میں تالیف ہوا اور ۱۲۸۰ھ/۱۸۶۰ء میں مطبع نول کشور سے پہلی بار شائع ہوئی۔

(۹) اسناد امیختن، یہ رسالہ خانقاہ کاظمیہ میں بخط مولف بشکل مختلط موجود ہے۔ (۱۰) ”تعمیم الاسلام“ یہ بھی بخط مولف خانقاہ کاظمیہ میں موجود ہے۔ (۱۱) مکتوبات شاہ جی قلندر، حضرت مولانا شاہ تراب علی قلندر نے سلسلہ قلندریہ کے بزرگ مجاہشاہ قلندر لاہور پوری کے مکتوبات کو ۱۲۷۰ھ/۱۸۰۹ء میں مدون کیا جو ۱۳۱۵ھ/۱۸۹۲ء میں مطبع مجنیانی لکھنؤ سے شائع ہوا۔

(۱۲) کلیات فارسی، آپ کا یہ فارسی کلیات جو دیوان کے علاوہ مشتوی اصل المعارف، ترجع بندار و نہم کریما وغیرہ پر مشتمل ہے متعدد بار شائع ہو چکا ہے اور ارج بھی دستیاب ہے۔

(۱۳) کلیات اردو، آپ کا یہ کلیات متعدد بار شائع ہو چکا ہے، تقریباً چھ ہزار سے زائد اشعار پر مشتمل ہے۔

(۱۴) کلیات ہندی۔ آپ کے ہندی کلاموں کا مجموعہ ہے جس کو خانوادہ کاظمیہ کے نام در صوفی محقق شاہ بختی حیدر قلندر (متوفی ۲۰۱۰ء) نے ۱۳۲۲ھ/۱۹۵۷ء میں ”مرت رس“ کے نام سے شائع کرایا۔

مولانا شاہ ترقی علی قلندر (پ ۷ ارجب المرجب ۹۸/۱۲۱۳ء ام ۷ ارجب المرجب ۱۲۹۰ھ)

مولانا شاہ ترقی علی قلندر آپ تراب علی قلندر کے جھوٹے صاحبزادے تھے۔ ابتدائی تعلیم اپنے

مطابق علوم شرعیہ کے علاوہ تفسیر، حدیث، فقہ اور تصوف کا باقاعدہ درس دیتے۔ درس و تدریس دعوت و اصلاح، تزکیہ و تصفیہ جیسے اہم امور کی ادائیگی کے ساتھ آپ نے اپنے مریدین و متوسلین علام و مشائخ کی علمی اور اصلاحی راہنمائی کے لئے اپنی گروہ قدر تصانیف اور مکتوبات کا ذخیرہ چھوڑا ہے۔

### تصانیف

(۱) ”رسالہ معمور و اشتمن اوقات“، یہ رسالہ مختلف اوقات کی عبادتوں کے بیان پر مشتمل ہے جس کو آپ نے اپنے ایک مرید کی خاطر تیار کیا تھا۔

(۲) ”نغمات الاسرار“ معروف بہ سمات رس

شاہ تراب علی قلندر (پ ۱۱۸۱ھ/۱۷۴۵ء ام ۱۲۵۸ھ/۱۸۵۸ء)

حضرت شاہ تراب علی قلندر بن شاہ محمد کاظم قلندر گوناگوں صفات کے حامل تھے، نہایت کم عمر ی میں کتب تصوف اور دیگر علوم و فنون کے مطالعہ کا شوق پیدا ہو گیا۔ والد گرامی نے خوبیوں کو دیکھتے ہوئے ۱۵ رسالہ کی عمر ہی میں اجازت و خلافت سے سفر از فرمایا۔

شاہ تراب علی قلندر جید عالم، زبردست صوفی، بلند پایہ ادیب و سوانح نگار اور فارسی، اردو، ہندی زبانوں کے صاحب دیوان شاعر تھے۔

### دعویٰ خدمات

آپ نے اپنے والد کے انتقال کے بعد ۲۵ سال کی عمر میں خانقاہ کاظمیہ کی سجادگی کو رونق بخشی اور ۲۵ رسالہ تک مندار ارشاد پر جلوہ افروز رہ کر خلق خدا کی رشد و ہدایت، تزکیہ و تصفیہ کی اہم ذمہ داری نہایت حسن و خوبی کے ساتھ انجام دیا۔

آپ کے مریدوں اور خلفا کی تعداد بھی اچھی خاصی ہے، جن کے ذریعہ انسانی صلاح و فلاح کا کام بڑے پیمانے پر پر انجام پایا۔

### علمی خدمات

آپ نے مختلف علوم و فنون، شعرو شاعری، سلوک و احسان، سیر و سوانح پر مشتمل تیرہ تصانیف چھوڑیں۔ ذیل میں ان تمام کا مختصر تعارف پیش کیا جا رہا ہے۔

(۱) ”فتح الکوثر، فن تصوف و اخلاق“ کی یہ کتاب ۱۲۲۲ھ/۱۸۰۹ء میں تالیف ہوئی اور ۱۹۱۰ء میں پہلی بار شائع ہوئی۔ (۲) ”مقالات الصوفیہ“، فن تصوف میں شاہ محمد کاظم قلندر کی مولفہ یہ کتاب ہے جس کو شاہ تراب علی قلندر نے مرتب کیا جو ۱۳۰۰ھ میں لکھنؤ سے شائع ہوئی۔

(۳) اصول المقصود، تذکرہ و سوانح کی یہ جامع کتاب ۱۲۲۶ھ/۱۸۱۱ء میں تیار ہوئی اور ۱۳۱۲ھ/۱۸۹۳ء میں آسی پر لیں لکھنؤ سے طبع ہوئی جو پانچ سو چھتیس صفحات پر مشتمل ہے۔ (۴)

و خلافت سے نوازا، ان میں سے اکثر کے ذریعہ سلسلہ کا فروغ ہوا۔  
مندرجہ شاہ کے فرائض کو انجام دیتے ہوئے درس و تدریس اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی  
جاری رکھا۔ شاگردوں اور خلغا کی شکل میں جہاں عقل و روح کی زندگی کا سامان فراہم کیا وہیں اپنی  
مایہ ناز تصانیف کے ذریعہ آئندہ نسلوں کی علمی و روحانی سیرابی کا سامان بھی مہیا کر دیا۔ ذیل میں  
آپ کی تصنیفات کا مختصر جائزہ لیا جاتا ہے:

- (۱) اصل الاصول فی بیان السلوک والوصول، یہ رسالہ سلوک و تصور پر مشتمل ہے جیسا کہ  
اس کے نام سے واضح ہے۔ مطیع نظامی سے طبع ہو چکا ہے۔
- (۲) ہدیۃ المکملین، ۳۰ صفحات کا یہ جامع رسالہ میلاد انبیٰ میں قیام کے اثبات پر مشتمل  
ہے ۱۴۹۰ھ/۱۸۷۵ء میں لکھنے سے طبع ہو چکا ہے۔

شاہ علی انور قلندر (پ ۱۱) ریجیک الاز ۱۴۲۹ھ/۱۸۵۲ء، ۲۰۰۰م/۱۳۲۳ء)

آپ شاہ علی اکبر قلندر کے نام و راصح زادہ اور خانوادہ کاظمیہ کے قبل فخر سجادہ ہونے کے  
ساتھ قصہ کا کوری کے نہایت تبحر محقق عالم و مدرس ہوئے ہیں۔ آپ کا دس سالہ دور سجادگی بہت  
ساری خصوصیات کا حامل رہا ہے۔ آپ نے اپنی غیر معمولی علمی و روحانی کارناموں سے اسلاف کی  
یاد تازہ کر دی۔ مریدین و مسٹر شدین کی ظاہری و باطنی کامل تربیت فرمانے کے ساتھ اپنی گراں  
قدر علمی نگارشات چھوڑی، جوار باب دل و دماغ کے لیے سرمه بھیرت ہیں۔ ذیل میں آپ کی  
تصانیف شمارکی جاری ہیں:

#### تصانیف:

- (۱) تحریر الانور فی تفسیر القلندر۔ (۲) مکتوبات (جوہر المعرف)۔ (۳) حوض الکوثر فی تتملہ  
روض الانور۔ (۴) فوائد الافکار شرح جواہر الاسرار۔ (۵) قول المختار فی مسئلۃ الجبر والاختیار۔ (۶) فاتح  
الابصار۔ (۷) فیض القی فی حل مشکلات ابن عربی۔ (۸) القول الموجہ فی تحقیق من عرف نفسه فقد  
عرف ربہ۔ (۹) الانصاف عن ذکر الصلاح۔ (۱۰) الدرالیتیم فی ایمان آباء النبی الکریم۔ (۱۱) الدرة  
البیضا فی تحقیق صداق فاطمۃ الزہرا۔ (۱۲) کشف الدقائق عن امور الحقائق۔ (۱۳) تصفیہ شرح  
التوسیی۔ (۱۴) نجۃ الصوارف شرح خطیۃ العوارف۔ (۱۵) تنور الافق فی شرح تیمین الطرق۔ (۱۶)  
فتح الطیب فی ذکر مولد الحبیب۔ (۱۷) احسن الافادۃ لارباب الارادۃ المعرف برسالہ۔ بیعت زوجہ  
بازوچ (۱۸) حواشی میرزا بدلا جلال۔ (۱۹) رشحات انوری لمعات عراقی۔ (۲۰) تسلیۃ الغواد عن ذکر  
خیر العباد۔ (۲۱) شہادۃ العنبر فی میلاد خیر البشر۔ (۲۲) زاد الغریب فی منزل الحبیب۔ (۲۳) تفسیر  
سورہ یوسف۔ (۲۴) شہادۃ الکوئنین فی شہادۃ الحسینین معروف بہ شہادت نامہ کلاں۔ (۲۵) الدر المظہم

چچا شاہ حمایت علی قلندر سے حاصل کی، پھر اپنے بھائی شاہ حیدر علی قلندر اور دیگر علماء مشائخ سے علوم  
عقلیہ و نقلیہ میں کمال حاصل کیا۔ والد گرامی شاہ تراب علی قلندر نے اجازت و خلافت سے سرفراز  
کیا۔ آپ اہل یقین کے لیے رہبر و رہنمای تھے، آپ کے روحانی فضل و مکال علمی تبحر اور تفہم فی  
الدین میں مکمل دست گاہ کی گواہی معاصرین علماء مشائخ نے دی ہے۔

#### علمی و دعویٰ خدمات

آپ سلسلہ قادریہ میں ۲/ شعبان ۱۴۲۶ھ کو اپنے والد شاہ تراب علی قلندر سے بیعت  
ہوئے۔ تعلیم سے فراغت کے بعد والد محترم کے حکم کے مطابق اپنے چچا مولانا حمایت علی قلندر کی  
مندرجہ مدرس کو وفق بخشی اور پھر تقریباً ۲۴ رسالوں تک رسالہ میلاد انبیٰ میں قیام کے اثبات پر مشتمل  
و تدریس کا یہ سلسلہ نہایت حسن و خوبی کے ساتھ جاری رہا۔ آپ کے شاگردوں میں بڑے بڑے  
علماء پیدا ہوئے اور آپ کے تبحر علمی کو دیکھ کر مفتی عنایت احمد کا کوری اور ان جیسے معاصر اہل علم  
حضرات نے آپ کی تعریف رقم کی۔

۱۴۲۲ھ/۱۸۰۷ء میں آپ نے اپنے والد سے اجازت و خلافت پائی اور آپ نے بڑے  
پیارے پر ارشاد و تلقین کا کام انجام دیا۔ عوام کے علاوہ مشائخ نے بھی آپ سے اکتساب فیض کیا۔  
آپ کے خلافاً میں شاہ علی اکبر قلندر اور حافظ علی انور قلندر جیسے نام و راہل علم مشائخ بھی شامل  
ہیں۔ ساٹھ سال کے طویل عرصہ میں جہاں آپ کے شاگردوں میں تبحر علماء پیدا ہوئے، وہیں  
دوسری طرف آپ نے اپنی مایہ ناز تصنیفات بھی چھوڑیں۔

(۱) روض الازھر فی مائہ القلندر۔ یہ فہیم فارسی تصنیف سیکڑوں کتابوں کے مأخذ ایک بسیرو  
مقدمہ، ۹ لاطائف پر مشتمل ہے۔ یہ کتاب ۲۷ سطیری بڑی تکمیل پرچھیل ہوئی ہے۔

حضرت شاہ علی اکبر قلندر (پ ۱۴۲۹ھ/۱۸۳۳ء، ۱۴۲۱ھ/۱۸۵۵ء، ۱۴۲۲ھ/۱۸۵۴ء، ۱۴۲۳ھ/۱۸۵۶ء)  
آپ نے جملہ درسی و غیر درسی علوم اپنے چچا شاہ علی قلندر سے اور دادا تراب علی قلندر اور دیگر  
مشائخ سے حاصل کی۔ ۲۵ رجہ مادی الاولی ۱۴۲۱ھ/۱۸۵۴ء میں اپنے جد محترم شاہ تراب علی قلندر  
کے ہاتھ پر بیعت ہوئے اور والد و چچا محترم سے اجازت و خلافت حاصل کی۔ آخری عمر میں فان  
کا اثر ہو گیا تھا۔ ۷ ارجہ المرجب ۱۴۲۳ھ کو کا کوری، ہی میں انتقال ہوا اور اپنے والد شاہ حیدر علی  
قلندر کے پیاروں میں مدفون ہوئے۔

#### علمی و دعویٰ خدمات

پیشیں سال کی عمر میں آپ نے خانقاہ کاظمیہ کی سجادگی سنبھالی اور شد و ہدایت کا وہ سلسلہ  
جو متفہمین مشائخ سے جاری تھا، اس میں کوئی کمی نہ آئے۔ ۱۹ انفوس قدسیہ کا آپ نے اجازت

(منسوب بہ امام موسیٰ رضا) میں مرید ہوئے اور پھر اجازت و خلافت بھی حاصل کی، اس سے قبل والد محترم نے بھی اجازت و خلافت دے دی تھی۔ آپ برادر اکرم کے فاتحہ سیوم کے روز ۲۰ ربیع الاول ۱۳۵۳ھ/ جون ۱۹۳۵ء کو جانشینی اختیار کیا۔ تقریباً ۲۵ رسالوں تک خلق خدا کو فیض یا ب فرمایا۔ بیعت بہت کم کرتے آپ نے صرف تین حضرات کو اجازت و خلافت سے نوازا۔

آپ نے اپنے علم و فضل اور تحقیق و تدقیق سے بکثرت طالبین و شاگان علوم و فنون کو سیراب فرمایا۔ آپ کا علمی کارنامہ ہزاروں صفحات پر محیط ہے۔ خانقاہ کاظمیہ میں بکثرت مخطوطات آپ کے قلم کے مر ہوں منت ہیں۔ آپ نے اپنے وقیع علمی و ادبی یادگاروں کے علاوہ تصوف و طریقت میں اپنے بعض ایسے چنائیں چھوڑے جن کو اولیت کا درجہ حاصل ہے۔ ذیل میں آپ کی تصانیف کے اسماء درج کیے جا رہے ہیں:

### تصانیف

(۱) ترجمہ اردوالانسان الکامل فی معرفۃ الادا خرالاواں۔ (۲) ترجمہ اردوالکھف والرقم فی شرح بسم اللہ الرحمن الرحیم (۳) تنویر الظلمات فی تفسیر المقطعات (۴) انشائے ظالمی (۵) ترجمہ محبیات الاولیا (۶) مناظر الشھود فی مراتب الوجود (۷) ہدیۃ الشرف فی ترجمۃ من عرف (۸) فاخت الابصار (۹) کشف الدلتاق عن رموز الحقائق (۱۰) ترجمہ الدرالیتیم فی بیان ایمان آبا النبی الکریم (۱۱) زواہ الافقاں شرح جواہر الاسرار (۱۲) شرح التسویۃ میں الافادہ والقول۔ (۱۳) ترجمہ قول المختار فی مسئلۃ الجبر والاختیار (۱۴) ترجمہ تنویر الافق فی شرح تبیین الطرق (۱۵) ترجمہ نجۃ الصوارف شرح خطبۃ العوارف (۱۶) مجموعہ فہرست رسائل قلندریہ (۱۷) جواہر المعارف (۱۸) تکھیۃ ظالمیہ (۱۹) ترجمہ واقعات رشیدی (۲۰) تعلیمات قلندریہ (۲۱) فیوض العارفین (۲۲) کشف الآثار فی رد کافش الاسرار (۲۳) مکتوبات حضرت وارث الانبیا (۲۴) فتحات العبریہ میں انفاس القلندریہ (۲۵) اذکار الابرار

مولانا شاہ تھی حیدر قلندر کی یہ علمی و ادبی خدمات ہیں جن کے ذریعہ علمی دنیا میں خانقاہ کاظمیہ کو مزید اعتبار حاصل ہوا۔ لوگ بلا تفریق نہ ہب و ملت آپ کے علمی و روحانی فیضان سے سیراب ہوئے اور مزید اس سلسلہ کو جاری رکھنے کے لیے اپنے دو قبائل قدر صاحبزادگان (۱) مولانا شاہ مصطفیٰ حیدر قلندر (۲) مولانا حافظ شاہ بھبھی حیدر قلندر کی شکل میں اپنے سچے علمی و روحانی جانشین و یادگار چھوڑے۔ ان دونوں حضرات نے اپنے اسلاف کی نیک نامی اور خانوادہ کی عزت و اقتدار کو کامل طور پر باقی رکھا۔

مولانا شاہ علی حیدر قلندر (پ کیم شعبان ۱۳۱۱ھ/ ۱۸۹۷ء م) ۷ ار رمضان ۱۳۶۶ھ/ ۱۱۵ء

فی مناقب غوث العظیم (۲۶) الدر الملتقد فی شرح تختۃ المرسلۃ (۲۷) گلستان پروین۔ شاہ علی انور قلندر کی مختلف علوم و فنون پر مشتمل مندرجہ بالا تصنیفات ایسی ہیں جن سے آج تک اہل علم و روح اور صاحبان حال و قال اپنی علمی و روحانی آسودگی حاصل کر رہے ہیں۔

سچ تو یہ ہے کہ حضرت حافظ شاہ علی انور قلندر پر اللہ تعالیٰ کا ایسا خاص فضل و احسان ہوا کہ ان جیسا مزید و مسٹر شد عالم صوفی ان کے زمانہ بلکہ ان سے پہلے کے زمانوں میں ہی کم ہوا ہے۔ لطف کی بات تو یہ ہے کہ ان کے بعد ان کے تینوں صاحبزادگان نے شریعت و طریقت کی خدمت کا خوب حق ادا کیا۔ (۱) شاہ حبیب حیدر قلندر (۲) شاہ تھی حیدر قلندر (۳) شاہ علی حیدر قلندر خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کی علمی، ادبی اور روحانی سرگرمیوں میں ان کے ادوار خصوصی اہمیت رکھتے ہیں۔

شاہ حبیب حیدر قلندر (پ ۱۲۹۹ھ/ ۱۸۸۲ء م) ۱۳۵۳ھ/ ۱۹۳۵ء

آپ نے تمام متداوی علوم عقلیہ و فلکیہ کی تخلیق کے ساتھ علم طریقت و معرفت اپنے والد گرامی سے حاصل کی، والد کے وصال کے بعد تقریباً ۳۰ رسالوں تک خانقاہ کاظمیہ کی سجادگی کے فرائض انجام دیے، اس درمیان علم و فضل اور رشد و ہدایت کی ایسی خدمات انجام دی کہ آپ اپنے معاصرین علماء مشاہن پر فاقہ ہو گئے۔ بے شمار لوگوں کی رہنمائی کا کام انجام دیا۔ تقریباً دس نفوس قدسیہ کو اجازت و خلافت سے سرفراز فرمایا۔

منتدریں کی خدمت اس قدر کی کہ آپ کے شاگردوں سے بکثرت علماء و فضلاً پیدا ہوئے منتدرس و مدرسین، ارشاد و تلقین پر فائز رہتے ہوئے آپ نے مندرجہ ذیل نگارشات بھی چھوڑی:

### تصانیف

(۱) شجرات المشاہ (۲) تنویر الہیا کل بذکر اسناد الادار و السلاسل (۳) الكلمة الباقيۃ فی الادانیہ والسلسلات العالیہ (۴) مفاوضات (۵) فیوض مسعودیہ فضول مسعودیہ (۶) مکاتیب حسینیہ (۷) مواہب القلندر لین یطیاع روض الازہر فی مآثر القلندر (۸) الایضاح فی تبہ الانتصاح عن ذکر اہل الاصلاح (۹) فتاویٰ مولانا محمد نعیم فرنگی محلی (ترتیب) (۱۰) نسب نامہ حضرت سید العرفاجا قلندر لاہر پوری (۱۱) انشائے حیدری (۱۲) ارمغان آزادیہ (۱۳) الشرف امین فی معراج سید المرسلین (۱۴) تکسیم الغواد بذکر عید الامیلاد (۱۵) مجموعہ مکتوبات۔

مولانا شاہ تھی حیدر قلندر (پ ۲۶، شوال المکرّم ۱۳۰۸ھ/ ۱۸۹۱ء م) ۱۹ ربیع الاول ۱۳۵۹ء (پ ۲۸، راپریل ۱۹۳۰ء)

آپ نے ابتداء سے انتہا تک کی تعلیم والد محترم اور برادر اکرم مولانا شاہ حبیب حیدر قلندر سے حاصل کی۔ ۵ جمادی الاولی ۱۳۲۹ھ کو برادر اکرم کے دست مبارک پر سلسلہ عالیہ قادریہ رضویہ

کا کوروی صدر شعبہ عربی مسلم یونیورسٹی علی گڑھ جو آپ کے چھیتے مرید اور بھتیجے بھی ہیں تھے کرتے ہیں: ان کا دور سجادگی بہت سے پہلوؤں سے بڑا ممتاز و اہم رہا ہے۔ ان کی ہمہ صفت شخصیت بکثرت لوگوں کے لیے مشعل راہ بنی رہی۔ معمولات خانقاہی، اوضاع خاندانی اور اپنے بزرگوں کی روشن پر قائم رہنے اور سر موخر اف نہ کرنے کی ایسی مثال کہیں نظر نہیں آتی، وہ اپنے والد ماجد سے بیعت ہوئے اور اپنے والد اور اپنے عم محترم شاہ حبیب حیدر قلندر کے خلیفہ و جا شین ہوئے اور اپنے اخلاق و آئندہ نسلوں کے لیے ایک لائچہ عمل چھوڑا۔ تمام عمر ”دل بیار و دست بکار“ پر عمل کیا اور اپنے مریدین و وابستگان کو اسی کی تعلیم دی۔ ان کی بردباری، تخلی و برداشت اور صبر و ثبات کی مثال مفہود ہے۔ انہوں نے صحابہ کرام کے مبارک طریقہ پر عمل کر کے حصول معاش کی خاطر راتوں کی باغوں و کھیتوں میں مزدوروں کی طرح کام کیا اور دن کو مندر شد و ہدایت کو زینت بخشی۔ باوجود علالت اور گھنٹوں کی شدید تکلیف کے ماحفل سمارع کی صدارت میں چارچار، پانچ پانچ گھنٹہ نشست قلندریہ میں (چوزانو) بیٹھنا اور جبکہ تک نہ کرنا نہ صرف محیر لعقل بلکہ ان کی غیر معمولی استقامت اور روحانیت کی دلیل ہے۔ انہوں نے اہل خاندان اور مریدین کی ڈھنی اور ظاہری عصری تعلیم کی جانب بھی توجہ دی اور بہت سے نوجوانوں کی دنیاوی زندگی سنوارنے و بجانے میں بڑا ہم کردار ادا فرمایا۔ ان کے دامن فیض سے وابستہ اہل قلم کی ایک طویل فہرست ہے جن میں ڈاکٹر عبدالعلیم خاں، شیخ طارق، قیصر تکمیل، سہیل کا کوروی، ڈاکٹر صنی احمد جیسے بے شمار نام ہیں۔

(خانقاہ کاظمیہ کی علمی و ادبی خدمات، ایک مختصر جائزہ۔ ص: ۳۱، ۳۲، ۴۲)

شاہ مجتبی حیدر قلندر (پ ۲۲ روزی الحجہ ۱۳۲۷ھ/ ۱۹۴۲ء م/ ۱۳۳۱ھ/ ۱۹۵۸ء)

اگست ۲۰۱۰ء

چار برس کی عمر میں شاہ حبیب حیدر قلندر نے بسم اللہ خوانی کرائی۔ آپ حفظ قرآن کے بعد مزید اسلامی علوم و فنون کے حصول کی غرض سے مولانا عبد الحق سنبھلی، مولانا عبد الحق پیلی بھتی، مولانا ظفر الحسن جوں پوری، مفتی ابوذر سنبھلی اور شیخ محمد صالح عربی کے سامنے زانوئے تلمذت کیا۔ اخلاق و تصوف کی تعلیم اپنے والد اور عم محترم سے حاصل کی۔ شیخ محمد صالح اور مفتی ابوذر نے آپ کو سند احادیث سے نوازا۔ آپ سلسلہ قادریہ رضویہ میں ۲۹ رمضان ۱۳۵۷ھ/ ۱۹۳۸ء کو شاہ قیقی حیدر قلندر کے مرید ہوئے اور انہوں نے آپ کو سلسلہ سبعہ کی اجازت و خلافت سے بھی سرفراز فرمایا۔ مزید یہ نعمت آپ کو اپنے پچھا شاہ حبیب حیدر قلندر سے بھی حاصل ہوئی۔

#### دعویٰ خدمات

آپ اپنے برادر اکبر شاہ مصطفیٰ حیدر سے از حد محبت اور ان کا احترام کرتے۔ شاہ مصطفیٰ

(اگست ۱۹۴۷ء)

آپ شاہ علی انور قلندر کے چھوٹے صاحبزادے تھے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والد سے حاصل کی، بقیہ تمام ظاہری و باطنی تعلیمات اپنے برادر مکرم شاہ حبیب حیدر قلندر سے لی۔ ۱۵ ابراجادی الاولی ۱۹۱۱ھ/ ۱۳۲۹ء کو برادر مکرم کے دست مبارک پر سلسلہ قادریہ میں بیعت ہوئے پھر سلسلہ سبعہ کی اجازت و خلافت عطا کی گئی، آپ کو اپنے والد سے بھی اجازت و خلافت تھی۔ آپ ۲۹ ربیع الاول ۱۹۴۰ھ/ ۱۳۵۹ء کو برادر بزرگ مولانا شاہ قیقی حیدر قلندر کے فاتحہ سیموم کے دن خانقاہ کاظمیہ کی سجادگی کو زینت بخشی اور سات سالوں تک بحیثیت صاحدہ لوگوں کی علمی و روحانی آسودگی کا سامان فراہم کرتے رہے اور تین نفوس قدیسہ کو اجازت و خلافت سے بھی نوازا۔ آپ نے ارشاد و تلقین، رشاد و ہدایت اور درس و تدریس کے ساتھ اپنے محبوب خاندانی مشغله تصنیف و تالیف کا سلسلہ جاری رکھا۔

#### تصانیف

(۱) مصباح التعرف لارباب التصوف (۲) تفریح الاحباب (۳) ترجمہ الدر الملتقة فی شرح تختۃ المرسل (۴) مرأة الاعلام فی ما ثر اکرام معروف به تذکرہ مشاہیر کا کوری (۵) الفکر الغریب بذکر الحجیب (۶) رسالہ در ترشیح حروف ابجد (۷) احسن الانتخاب فی ذکر معیشہ سیدنا ابی تراب (۸) نفائس الہمن فی ذکر فضائل سیدنا ابی الحسن (۹) مناقب المرتضی من مواهب امکنی (۱۰) المقصد الگلی فی مندن الاعلی۔

شاہ مصطفیٰ حیدر قلندر (پ ۲۰ ربیع الاول ۱۳۲۲ھ/ ۱۹۴۳ء، ص: ۲۰۰۳/ ۱۳۲۳ھ/ ۱۹۴۲ء) آپ شاہ قیقی حیدر قلندر کے بڑے صاحبزادہ ہیں۔ آپ کی تعلیم و تربیت مشاہ خانوادہ کے علاوہ مولانا محمد سلطن سنبھلی، مولانا عبد الحق پیلی بھتی، مولانا ظفر الحسن جوں پوری اور شیخ محمد صالح عربی نے کی اور علوم اسلامیہ کی سندوں سے بھی نوازا۔

۲۱ ربیع الاول ۱۳۷۵ھ/ ۱۹۵۶ء کو اپنے والد کے ہاتھ پر بیعت ہوئے پھر اجازت و خلافت سے نوازے گئے۔ ۱۹ ربیع الاول ۱۳۶۶ھ/ ۱۹۴۷ء اگست ۱۹۴۷ء کو خانقاہ کاظمیہ کی سجادگی سنبھالی اور حسن و خوبی کے ساتھ علمی اور روحانی حیثیتوں سے خانوادہ کی خدمات انجام دیتے رہے۔ آپ کے مریدین و متولین کی تعداد خانوادہ کے تقریباً تمام مشاہ خانوادہ سے زائد ہے۔ آپ کے معتقدین برصغیر ہندو پاک کے علاوہ مشرق و سلطی اور مغربی ممالک میں بھی پھیلے ہوئے ہیں۔ آپ نے صرف تین حضرات کو سلسلہ کی اجازت و خلافت عطا کی اور دو کتابیں پچھوڑی، (۱) مطابق رسیدی کا ترجمہ (۲) ہمارے نبی۔

آپ کے معمولات، عادات و اطوار اور فیض رسانی کے سلسلہ میں پروفیسر مسعود انور علوی

(۳) ”آٹارات تکیہ شریف“ متوسط تقطیع کے چالیس صفحات کی کتاب ۱۹۹۰ء میں شائع ہوئی یہ کتاب خانقاہ کاظمیہ کی عمارتوں اور دیگر چیزوں کی تاریخ و تفصیل پر مشتمل ہے۔ (۴) ”النیرین“ یہ کتاب شاہ تھی حیدر قلندر اور شاہ علی حیدر قلندر دونوں بزرگوں کے حالات و کمالات پر مشتمل ہے۔ (۵) ”ترجمہ شرائط الوسائط“ سلوک و صوف کے عنوان پر شاہ تراب علی قلندر کی فارسی تصنیف کا عام فہم اردو ترجمہ ہے۔

ان علمی کارناموں کے علاوہ آپ کی شاعری اور مکتوبات کا اہم ذخیرہ بھی وارثین کے پاس موجود ہے، امید کہ جلد ہی ان موضوعات پر بھی کام ہوگا۔ آپ اردو، فارسی، ہندی کے اچھے شاعر بھی تھے۔ مگر خانوادہ کے کسی بزرگ کی جانب سے ناگواری کے اظہار فرمانے کی وجہ سے ۱۹۳۳ء میں ہی شاعری چھوڑ دی۔

### مشائخ خانقاہ کاظمیہ کا اعتمادی، فقہی اور صوفی مسلک

خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کے مشائخ نے مختلف علوم و فنون پر سیکھوں کتابیں چھوڑیں ہیں۔ ان میں سیرت رسول اللہ ﷺ سے متعلق تقریب ایسا سات سیرت صحابہ سے متعلق آٹھا اور تحقیق و مناظرہ کے موضوع پر تین اور تاریخ و تذکرہ و سیرت و سوانح مشائخ سے متعلق میں، ادب و انشا و شعروخن سے متعلق اکیس، مجموعہ اسانید و اجازت نامے اور مکتوبات و درسیات اور متفرقات سے متعلق تقریب اس، تقریر سے متعلق تین جب کہ سلوک و تصوف سے تعلق رکھنے والی تصنیفات کی تعداد ۵۰۰ سے زائد ہیں۔ رقم نے ان میں سے اکثر کتابوں کا سرسری جائزہ لیا، موجودہ مشائخ سے ملاقات بھی کی اور اب تک خانقاہ کاظمیہ کا دوبار سفر بھی کیا ہے۔ ان تمام تجربات سے رقم جس نتیجہ پر پہنچتا ہے اسے ذیل میں تحریر کرنے کی کوشش کر رہا ہے۔

### اعتمادی مسلک

سیر و سوانح اور تحقیق و مناظرہ سے متعلق مشائخ خانقاہ کاظمیہ کی نگارشات کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے عقائد و ہی ہیں جو قدیم زمانہ سے ہندوستان کی تاریخی خانقاہوں کے مشائخ، بشاراً مجدد الف ثانی، علامہ عبدالحق محدث دہلوی، شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، شاہ علم اللہ رائے بریلوی، میر عبدالواحد بلگرامی صفوی، شاہ برکت اللہ مارہروی، علامہ فضل رسول بدایوی، علامہ فضل حق خیر آبادی، اور علی حضرت امام احمد رضا قادری بریلوی وغیرہم کے تھے۔ جو اعتمادی مسلک و مشرب ان مذکورہ علماء مشائخ کا تھا وہی مسلک خانوادہ کاظمیہ کے علماء مشائخ کا چلا آ رہا ہے۔

یہ تمام علماء مشائخ اعتماد ام اتاریدی اور سواداً عظم اہل سنت و جماعت کے مانے والے تھے اور آج بھی ان میں سے اکثر کے مانے والے اسی مسلک و مشرب کے پیروکار ہیں۔

حیدر قلندر صاحب سجادہ تھے، ان کی موجودگی میں آپ کسی کو بیعت کرنا بے ادبی خیال فرماتے۔ برادر محترم کے وصال کے بعد آپ نے زیادہ لوگوں کو بیعت کیا۔ آپ نے جن نفوس تدبیس کو اجازت و خلافت سے سرفراز فرمایا ان کے اسماذیں میں درج ہیں:

(۱) شاہ تھی اور علوی قلندر (۲) شاہ شیبیب اور علوی قلندر (۳) شاہ شیبیب اور علوی قلندر (۴) حضرت شیخ ابوسعید شاہ احسان محمدی صفوی زیب سجادہ خانقاہ عالیہ عارفیہ، سید سراواں، الہ آباد (۵) شاہ منصور حسن سہروردی قلندر (۶) شاہ غلام غوث قلندر (۷) شاہ ظفر اکفین قلندر (۸) سید ضیاء الدین رحمانی نقش بندی (مقيم حال جدہ)۔

### علمی خدمات

آپ جہاں خود تبحر عالم اور عظیم صوفی قلندر تھے، وہیں آپ کی ذات عالم ساز اور صوفی گر بھی تھی۔ علم کا حریص ہونا اور وقت کی حفاظت کرنا کوئی آپ سے سیکھے۔ پروفیسر مسعود اور علوی تحریر کرتے ہیں: ”صاحب ادگان کوفہ و حدیث و تصوف کا درس کھیتوں کی میندوں اور باغات میں درختوں کی چھاؤں میں پیٹھ کر دیا اور کرایا کہ الکا سب حبیب اللہ پنے دست و بازو سے روزق حلال حاصل کرنے والا اللہ کا محبوب ہوتا ہے“ (خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا اوری کی علمی و ادبی خدمات ایک مختصر جائزہ، ص: ۲۳۳)

پروفیسر صاحب دوسری جگہ تحریر کرتے ہیں: ”خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کی علمی اور روحانی دنیا میں ۱۹۲۷ء سے آج تک اہمیت و قوت ثابت کرنے میں آپ ہی کا حصہ ہے۔ اکابر ملت اور مشائخ وقت کے علمی و ادبی اور تحقیقی تمام خطوط کے تسلی بھنی اور شافی جوابات سب آپ ہی کے مرہون منت ہیں“ (ریاض بہایت، ص: ۳۲۵)

خانقاہ کاظمیہ کی تمام خدمات کو نہایت حسن و خوبی کے ساتھ ادا کرتے ہوئے آپ نے کتابوں کی شکل میں علم و ادب کی جو خدمات انجام دیں کا سرسری جائزہ ذیل میں پیش کیا جاتا ہے:

### تصانیف

(۱) ”سانت رس“ شاہ محمد کاظم قلندر کے ہندی کلاموں کا مجموعہ جس کو آپ نے عارفانہ شرح اور صوفیانہ مقدمہ سے مزین فرمایا۔ یہ کتاب بڑی تقطیع کے باہمیں سطری تین سو بیالیں صفحات پر ۱۹۵۲ھ/۱۳۷۲ء میں نامی پر لیں لکھنؤ سے شائع ہوئی۔

(۲) ”امرت رس“ شاہ تراب علی قلندر کے ہندی کلاموں کا مجموعہ جس کو مفید حواشی اور جامع مقدمہ سے آرائی فرمایا یہ مجموعہ متوسط تقطیع کے ایک سو صفحات پر ۱۹۵۷ھ/۱۳۷۷ء میں نامی پر لیں لکھنؤ سے شائع ہو چکا ہے۔

## فقہی مسلک

ہندوستانی مسلمانوں کی اکثریت فقہی طور پر حنفی ہے، تقریباً ۹۹% رفی صد خانقاہیں بھی اسی حنفی مسلک کی پیروی کرتی ہیں۔ خانقاہ کاظمیہ قلندر ریا کو روی کا بھی فقہی مسلک حنفی ہی ہے، بیہاں کے تمام مشائخ نے امام عظیم حضرت نعمان بن ثابت قدس سرہ کے مسلک کی پیروی بھی کی ہے اور اس کی اشاعت بھی۔ آج کے موجودہ علماء مشائخ بھی اسی پر کار بند ہیں۔

## صوفی مسلک

خانوادہ کاظمیہ کے مشائخ کا صوفی مسلک قلندریت ہے۔ اس خانوادہ میں مختلف سلاسل کی اجازت و خلافت چلی آرہی ہے، مگر قلندریت اس خانوادہ کا آج بھی ایمیز ہے۔ اس صحن میں قلندر اور قلندریت کی تھوڑی تفصیل مناسب ہے۔

قلندر کی تعریف کرتے ہوئے سید اشرف جہانگیر سمنانی فرماتے ہیں:

”قلندر آس بود کہ مجرداً علاق و عوائق روزگار باشد و تجربہ ظاہر و باطن حاصل گردد و یقین دیقینہ از دقائق شریعت و نکتہ از حقائق طریقت فروند گذاشت و غواص بحر شہود و مستغرق دریائے وجود باشد“  
”قلندر وہ سے جو علاق و عوائق زمانہ سے مجرد ہا اور تجربہ ظاہری و باطنی حاصل کر چکا ہوا اور دقائق شریعت اور حقائق طریقت میں اس سے کوئی فروگذشت نہ ہو، اور وہ بحر شہود کا غواص اور در بارے وجود میں مستغرق ہو“ (تحریر الانوار فی تفسیر القلمدر، ص: ۵: بحوالہ خانوادہ کاظمیہ کی ادبی خدمات، ص: ۳۱-۳۰)

اور سلسلہ قلندریہ کے بزرگ شیخ شاہ مجتبی عرف مجاتندر کے مطابق ”قلندر وہ ہے جو حالات و مقامات و کرامات سے گزر چکا ہو، پونکہ شیخ عبد العزیز کی اس درجہ پر فائز تھے اس لیے رسول اللہ ﷺ نے ان کو قلندر کے خطاب سے سرفراز فرمایا (تحریر الانوار فی تفسیر القلمدر، ص: ۵: بحوالہ خانقاہ کاظمیہ کی ادبی خدمات، ص: ۵۰ فارسی کا ترجمہ) شیخ عبد العزیز کی سلسلہ قلندریہ کے سرخیل اور سردار تعلیم کیے جاتے ہیں۔

ایک اور بزرگ تحریر کرتے ہیں۔ ”قلندر وہ ہے جو اپنی امیدیں اور آرزوئیں چھوڑ کر صاف ہو گیا ہا اور جو روحانی ترقی کر کے قیود و تکلفات رسمی چھوڑ کر فوائد کو نین سے قطع نظر کر کے سب سے منقطع ہو کر اسی کا ہور ہا ہو، (اذ کار الابرار، ص: ۵، بحوالہ خانقاہ کاظمیہ کی ادبی خدمات، ص: ۵۰) صوفی جب مقصد تک پہنچ جاتا ہے تو اس کو قلندر حق کہا جاتا ہے، قلندر دانا کا دین سب سے مستحکم اور مضبوط ہوتا ہے۔ قلندر کی دنیا تغیریاً اور اس کا دین عشق الہی اور قرب خاص ہے وہ دنیا میں رہ کر مولیٰ کی طرف مائل۔ دست بکار اور دل بیار کا حقیقی مظہر ہوتا ہے۔

قلندر پر تو نور الہی است  
قلندر رہا مقام کبریاںی است  
قلندر ذرا سحراء عشق است  
خانقاہ کاظمیہ میں آج بھی جو حضرات اپنے مشائخ کے حقیقی وارث ہیں ان کے افعال و اقوال عادات و اطوار سے قلندریت کا نلہور ہوتا ہے۔

## خانوادہ کاظمیہ کی موجودہ سرگرمیاں

خانوادہ کاظمیہ کے موجودہ علماء مشائخ اپنے اسلاف سے شدید محبت کرتے ہوئے ان کے علمی و دعویٰ میں مشکل فروغ دے رہے ہیں۔ موجودہ علماء مشائخ اور داشدروں میں شاہ تھی انور قلندر، شاہ عین الحیدر علوی اور پروفیسر مسعود انور علوی وغیرہم آتے ہیں۔  
شاہ تھی انور قلندر (پ ۱۹۵۰ء)

آپ کی ذات قلندر باہمہ صفات ہے، شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے ملفوظات جو معتقدات اہل سنت و جماعت کی توثیق و تائید کرتے ہیں اس مجموعہ ”القول الحکی فی ذکر آثار الولی“ کا وہ نایاب قلمی نسخہ جو خانقاہ کاظمیہ کی لائبریری میں موجود تھا، آپ نے اس کا شاندار اراد و ترجمہ کیا اور عمده طباعت کے ساتھ پیش کیا۔ آپ کا یہ کام اہل علم و فضل پر اپک بڑا احسان ہے۔ (۱۲)

اس کے علاوہ مندرجہ ذیل تصنیف و ترجمہ آپ کے علم و فضل کے گواہ ہیں۔

تصانیف: (۱) تذکرہ گلشن کرم، ایکس سطری چار سو صفحات پر مشتمل یہ تذکرہ ۱۹۰۵ء  
۱۹۸۷ء میں نامی پریس لکھنؤ سے شائع ہو کر مقبول عوام و غواص ہو چکا ہے۔ (۲) تذکرہ خواجہ عبید اللہ احرار نقش بندی (۳) ترجمہ تنویر الظلمات فی تفسیر المقطعات، (۴) حضرت جامی حیات اور کارمنا، (۵) ترجمہ بحر المعانی (۱) شرح رسالہ معمد وغیرہ۔  
آپ اردو و فارسی میں بڑی پر مغز شاعری بھی کرتے ہیں، آپ کے دو صاحبزادے ہیں:  
(۱) شبیب انور علوی (۲) شبیب انور علوی دنوں ذی علم اور متواضع با ادب ہونے کے ساتھ صاحب  
تصانیف بھی ہیں۔

## شاہ عین الحیدر علوی (پ ۱۹۳۹ء)

آپ شاہ مصطفیٰ حیدر قلندر کے صاحبزادہ اور موجودہ متولی خانقاہ ہیں۔ آپ بھی صاحب  
تصانیف ہیں۔ ذیل میں آپ کی نگارشات کا ذکر کیا جا رہا ہے:  
تصانیف: (۱) الحطب الشیعیہ (۲) مولود بعثہ (۳) جواہر الہی فی مرویات سیدنا علی (۴) ترجمہ مناقب مرتضوی (۵) ترجمہ سر الشہادتین وغیرہ، ابھی بھی تصنیف و تالیف اور ترجمہ کا کام

خانقاہ کاظمیہ کا کوری شریف کی دینی اور علمی تاریخ ہے جس کو مختصر انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی گئی، اس خانقاہ سے دینی اور علمی خدمات کا سلسلہ ہنوز جاری ہے اور امید ہے کہ آئندہ تسلیں بھی اپنے اسلاف کے نقش قدم پر چلتے ہوئے اس سلسلے کو جاری رکھیں گی اور دین و علم کی بڑی خدمت انجام دے گی۔ خانوادہ کاظمیہ کے موجودہ وارثین اپنے اسلاف کے طریقوں پر کار بند رہتے ہوئے تصنیف و تذکرہ اور دعوت و اصلاح کا کام انجام دے رہے ہیں۔

#### تعلیقات

(۱) آپ کی ولادت ۸۹۰ھ میں ہوئی۔ آپ مولانا ضیاء الدین محدث مدنی کے شاگرد اور حضرت سید ابراہیم ایرجی کے خلیفہ تھے۔ اکبر بادشاہ آپ سے ملاقات کرنے آتا تھا اکبر کا داماد یعقوب سلطان آپ کا مرید تھا۔ آپ کے حکم سے اکبر حضرت سلیم چشتی کے پاس اولاد کے لیے دعا کی غرض سے حاضر ہوا تھا، آپ صاحب تصنیف بزرگ تھے۔ اصول حدیث، تصوف آپ کی کتابیں موجود ہیں، آپ کی اولاد میں چھ صاحب جزا دے اور چار صاحب جزا دیاں تھیں ملا عبد الکریم آپ بھی آپ کے صاحب جزا دہ تھے۔ ۸/۸۱ھ کو آپ کا وصال ہوا مزار کا کوری میں ہے۔ (۱) والدہ کی طرف سے آپ عباسی ہیں۔

(۲) شاہ باسط علی قلندر صاحب تصنیف بزرگ تھے، آپ کا مزار الہ آباد میں ہے۔ آپ کے خلافاً میں شاہ محمد کاظم کے علاوہ عبد القادر جون پوری، فضل علی، شاہ حفیظ اللہ ایمھوی وغیرہم تھے۔ تفصیل کے لیے فضول مسعودیہ، اور مناقب الاصفیہ کا مطالعہ مفید ہے۔

(۳) ان کے علاوہ شاہ ابو سعید راءے بریلوی، اور شاہ لعل راءے بریلوی ان دونوں بزرگوں نے بھی شاہ محمد کاظم قلندر کو سلسلہ عالیٰ نقش بندی کی اجازت و خلافت عطا کی تھی۔

(۴) سلسلہ قلندریہ کے سرخیل شیخ عبد العزیز کی ہیں۔ آپ سے جاری سلسلہ کی دو فتحیں ہیں: (۱) قلندریہ مکیہ اس کو آپ نے رسول اللہ ﷺ سے حاصل کیا۔ (۲) قلندریہ علویہ اس کو آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حاصل کیا۔ ہندوستان میں قلندریہ کی اشاعت سید سعیم الدین قلندر کے ذریعہ ہوئی۔ مورخین کے مطابق طریقہ قلندریہ شیخ قطب الدین بیانوال کا ہے جس کو انہوں نے شیخ معمم خضرروی سے اور انہوں نے عبد العزیز کی سے اخذ کیا جو رسول اللہ ﷺ کے صحابی تھے۔ یہ سلسلہ جون پور میں نشوونما پائی پھر بہار اور دوسرے شہروں میں پہنچا۔ شیخ مجتبی بن مصطفیٰ عباسی لاہور پوری نے اس کو از سرنو زندہ کیا پھر الہ آباد ہوتے ہوئے یہ سلسلہ کا کوری میں شاہ محمد کاظم قلندر تک پہنچا جہاں سے آج بھی فیض جاری ہے۔

(۵) آپ کی عمر دو سو سال کی تھی۔ آپ کے جد سید مبارک غزنوی، شیخ شہاب الدین سہروردی

جاری ہے۔

پروفیسر مسعود انور علوی: (پ ۱۹۶۱ء)

آپ ایک تاریخی، علمی و روحانی خانوادہ و خانقاہ کاظمیہ قلندریہ، کا کوری کے نمایاں فرد ہونے کے ساتھ ہندوستان کی عظیم داش گاہ علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ کے شعبہ عربی کے موجودہ صدر بھی ہیں۔ آپ حافظ شاہ مجتبی حیدر قلندر کے فرزند ہیں۔ ۷ اگسٹ ۱۹۶۱ء کا کوری کے قدیم روحانی گھرانے میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم خاندان کے بزرگوں سے حاصل کی پھر درجہ پنجم سے لے کر ایم، اے، پی، ایچ، ڈی تک کی تعلیم علی گڑھ مسلم یونیورسٹی سے لی۔ ۱۹۸۲ء میں آپ کو پی، ایچ، ڈی کی ڈگری تفویض کی گئی۔ ۵ مارچ ۱۹۸۹ء میں ناک کی رسم ادا کی گئی۔ مارچ ۱۹۸۶ء میں آپ علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کے شعبہ عربی میں لکھرا اور اپنی متعدد تصنیفات اور علمی کارناموں کی وجہ سے صرف ۳۶ رسالہ کی عمر میں پروفیسر ہو گئے۔

تصنیف و تالیف کا ذوق ورشہ میں پایا ہے۔ مختلف علوم و فنون پر درجنوں کتابیں اور ملک و بیرون ملک کے سینئروں سینئروں اور کانفرنسوں میں اپنے گراں قدر مقالات پیش کر کے مشاہیر علم و ادب سے خراج تحسین حاصل کر چکے ہیں۔

چچاں سے زائد علمی، ادبی، مذہبی اور تحقیقی مقالات ملک و بیرون ملک کے موقروں مشہور رسائل و جرائد میں شائع ہو چکے ہیں۔ مزید لکھنے پڑھنے کا سلسلہ آج بھی بڑی تیزی سے جاری ہے، اب تک آپ کی تین کتابیں اتر پردیش اردو اکادمی سے انعام حاصل کر چکی ہیں۔ موصوف نہایت منکر المزاوج اور خوردنواز شخصیت کے مالک ہیں۔ صوفیہ کرام سے بے حد محبت کرتے ہیں، خانوادہ کاظمیہ قلندریہ کے سچے وارث ہیں اور تصوف و اخلاق کی تعلیمات پر مکمل طور پر کار بند ہوتے ہوئے اپنے علمی کارناموں کی وجہ سے اپنے اسلاف کا نام روشن کر رہے ہیں۔ ذیل میں آپ کی تصنیف و ترجمہ کا ذکر کیا جا رہا ہے:

#### تصانیف

- (۱) مقالات انور (۲) ابو نواس اور تنبی (۳) انتخاب کلام خسرو کا کوروی (۴) رشحات قیصری (۵) کواکب (۶) عربی ادب میں اورہہ کا حصہ (۷) ترجمہ زاد امتحن (۸) تفصیل مزارات صاحبان خانقاہ کاظمیہ (۹) محمد راز (۱۰) اپنا پانچ طریز دید (۱۱) جلوہ بینیش (۱۲) لیلائے قیس (۱۳) بہار ادب (۱۴) ریاض ہدایت (۱۵) تصوف، حقیقت اور وقت کی ضرورت (۱۶) جذب و فکر (۱۷) تذکرہ حضرت مولانا جلال الدین بلخی رومی (۱۸) ذکر ترقی وغیرہ۔ آپ کے علمی و ادبی کاموں کا سلسلہ جاری ہے۔

پوری قوت اس لیے صرف کر دی کہ مذکورہ دونوں مجموعے ان کے ہاتھ آ جائیں، جب اس میں ناکام رہے تو اس بات کی کوشش کی کہ ”القول الحبی“ کسی بھی صورت میں منظر عام پرنا آئے۔ مگر اللہ ہر بدلہ عطا کرے شاہ تلقی انور قلندر اور شاہ ابو الحسن زید فاروقی ازہری اور ان دونوں کے معاونین کو کہ ”القول الحبی“ کا متن اور ترجمہ دونوں منظر عام پر آ گیا۔ مترجم صاحب اور ان کے والد سے ڈاکٹر خلیق احمد نظامی کا جو تحریری مکالمہ ہوا اس کی تفصیل دلچسپی سے خالی نہیں ہے۔ ”القول الحبی“ کے مقدمہ میں مترجم نے ڈاکٹر خلیق احمد نظامی پر جو شریفانہ اور مہذب تصریح کیا ہے۔ اور جس قدر ڈاکٹر صاحب کی علمی امانت داری کا پول کھولا ہے وہ لائق مطالعہ ہے۔ امید ہے کہ شاہ علم اللہ رائے بریلوی کے مخطوطات کے قدیم و محفوظ مخطوط پر جلد ہی کام ہو گا۔ یہ علمی و اعتمادی تجزیے ہیں جن کے منظر عام پر آنے کے بعد خواص سے لے کر عوام تک اور اپنوں سے لے کر غیروں تک کے لیے یہ فیصلہ آسان ہو جاتا ہے کہ کون حضرات اپنے اسلاف سے مخرف ہو چکے ہیں۔ اور کون سواد اعظم کہے جانے کے حق دار ہیں اور آن کی کون سی جماعت سواد اعظم اہل سنت و جماعت کی نمائندہ جماعت ہے۔ اور اسلاف کے عقائد و مسلمات، معمولات و رسومات پر کون سی جماعت زیادہ کار بند ہے۔

(۸) طیفور شامی یعنی بازیزید بسطامی سے سلسلہ طیفوریہ کی شروعات ہوئی ہے۔ آپ عظیم صوفی اور امام جعفر صادق کے خلیفہ تھے۔ اس سلسلہ کی اجازت و خلافت حضرت خضریوی کو حضرت میر جمال محمد سادو بھی سے ملی جو حضرت بازیزید بسطامی کے اجازت یافتہ تھے۔

(۹) شیخ حسین بن معزز بھتی آپ شیخ شرف الدین یعنی نمیری کے مرید اور اپنے چچا شیخ مظفر کے غلیب تھے۔ آپ نے عوارف المعرف نصف شیخ شرف الدین یعنی نمیری سے اور نصف آخرا درس شاہ بدیع الدین مدار سے لیا۔ شیخ شرف الدین نے آپ کو ”تو شہ تو حید“ کے لقب سے اور شاہ مدار نے ”سمندر تو حید“ سے ملقب فرمایا۔ آپ کی عمر ایک سو پندرہ سال ہوئی۔

(۱۰) سلسلہ فردوسیہ شیخ ضیاء الدین ابو نجیب فردوسی سے منسوب ہے آپ کا مزار مدشیق میں حلب کے نزدیک ہے۔ یہ سلسلہ چند واسطوں سے سید الطائفہ جنید بغدادی تک پہنچا ہے۔ ہندوستان میں یہ سلسلہ شیخ رکن الدین فردوسی کے ذریعہ پہلیا، آپ شیخ بدرا الدین سمرقندی، کے مرید و خلیفہ تھے۔ سلطان معزز الدین کی قباد نے کیلو کھری میں شہر آباد کیا۔ اس وقت آپ دہلی میں تھے۔ سلطان المشائخ شیخ نظام الدین اولیا بھی اس وقت دہلی میں موجود تھے۔

(۱۱) سلسلہ مداریہ کے سرخیل بدیع الدین شاہ مدار کی تاریخ ولادت وفات کے تعلق سے مختلف روایتیں موجود ہیں۔ اس کے باوجود یہ تسلیم ہے کہ شاہ مدار کی عمر لمبی تھی، مخدوم جہاگیر سمنانی اور حاجی الحرمین شیخ قوام الدین سے آپ کی ملاقات ثابت ہے۔ راجح قول کے مطابق آپ اولیٰ

کے خلیفہ تھے، سید جنم الدین غوث الدھر کی ابتدائی تعلیم و تربیت شیخ شہاب الدین نے کی۔ پھر حضرت سلطان المشائخ نظام الدین اولیا نے مرید کیا اور مزید تعلیم و تربیت کر کے حضرت خضریوی کے پاس بھیج دیا جہاں آپ کا بھر پور حصہ تھا۔ غوث الدھر کی ملاقات ان مشائخ کے علاوہ حضرت بابا فرید الدین گنج شاہ کرے بھی ہے۔ سید اشرف جہاگیر، شیخ کبیر لاہر پوری اور سید عبدالرزاق نور العین جیسے مشائخ آپ سے ملاقات کرنے کے لیے شریف لاتے تھے۔ آپ کے خلفا میں شاہ قطب الدین بینا دل کے علاوہ شاہ حسین سرہر پوری، صاحب رسالہ غوثیہ اور شیخ اڈھن بہاء الدین جونپوری بھی ہوئے ہیں۔ آپ کا مزار مائٹا مالا میں سلطان غوری کے محل کے پاس ہے۔ آپ کو سلسلہ قادریہ کی اجازت و خلافت اپنے والد سید نظام الدین غزنوی بن نور الدین مبارک غزنوی سے تھی۔

(۲) حضرت خضریوی روم کے رہنے والے اور شاہ عبدالعزیز کی قلندر کے خلیفہ تھے۔ سلسلہ پشتیہ میں حضرت قطب الدین بختیار کا کی کے خلیفہ ہوئے۔ قطب صاحب آپ سے عمر میں چھوٹے تھے۔ پشتی اذ کار دیکھنے کے بعد آپ نے ہی فرمایا ”چشتیاں خدا رامفت یا بنڈ“، پشتی خدا کو مفت پالیتے ہیں۔ حضرت خضریوی چرم پوش تھے، قلندر یہ سکول اپنے پاس رکھتے کوئی کچھ عطا کرتا تو اس کو اسی سکول میں ڈال دیتے اور اگر کوئی سائل کچھ سوال کرتا تو اسی سکول سے نکال کر عطا کرتے، آپ کی عمر تقریباً تین سو سال تھی۔ جنم الدین غوث الدھر اور شرف الدین بولی قلندر پانی پتی دونوں آپ کے غیفہ تھے۔

(۷) سید محمد علم اللہ رائے بریلوی حسنی حسینی آپ ملا جیون کے ہم عصر اور زمانہ قریب کے عربی زبان و ادب کے عالمی اسلامی ادیب ابو الحسن ندوی کے جدا علی ہیں۔ افسوس کہ آپ کے دارثین و اخلاف بعد میں آپ کے معتقدات سے الگ ہو گئے۔ بلکہ یہ وہ اخلاف ہیں جو اپنے اسلاف کی تحریریوں میں تحریف کرنے کو اپنی سعادت مندی خیال کرتے ہیں ان کے معتقدات کو رذیحی کرتے ہیں اور ان کو اپنارہنمہ بھی تسلیم کرتے ہیں۔ جیسا کہ خانقاہ قلندریہ کے موجودہ علام و مشائخ (شاہ تلقی انور قلندر، پروفیسر مسعود انور علوی) سے معلوم ہوا کہ شاہ علم اللہ رائے بریلوی کے مخطوطات کا خطی مجموع خانقاہ کی لاہری ری میں موجود ہے، مولانا ابو الحسن ندوی نے اس کا بارہا مطالیب بھی کیا۔ مگر شاہ بختی سیدر قلندر نے عاریتاً بھی دینے سے انکار کرتے ہوئے لاہری ری میں بیٹھ کر اخذ و مطالعہ کی اجازت عطا فرمائی۔ بات اگئی ہے تو سنتے چیزوں کی شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے مخطوطات کا مجموع ”القول الحبی“ کی ذکر آثار الاولی، کا قلمی نسخہ بھی خانقاہ کاظمیہ کی لاہری ری میں محفوظ ہے جس کا اردو ترجمہ شاہ تلقی انور قلندر تک میاں برادر اکبر پروفیسر مسعود انور علوی نے کیا جو شائع بھی ہو چکا ہے۔ ان دونوں کرم فرماؤں نے راقم سے بیان فرمایا کہ مولانا ابو الحسن علی ندوی اور ڈاکٹر خلیق احمد نظامی اور ان کے علاوہ کچھ اور لوگوں نے اپنی

نامی پر لیس لکھنواں ۱۹۹۳ء باراول  
 (۱۰) زاد امتنین (مقدمہ)، مصنف: شیخ عبد الحق محدث دہلوی، مترجم و ناشر: پروفیسر مسعود انور علوی ۲۰۰۹ء ۱۳۳۰ھ  
 (۱۱) بحر المعانی (مقدمہ)، مصنف: شیخ محمد ابو جعفر کی، شارح و مترجم و ناشر: شاہ تقی انور قلندر علوی ۲۰۱۰ء ۱۳۳۱ھ  
 (۱۲) فتح الکنوز، شاہ محمد کاظم قلندر و شاہ تراب علی قلندر مترجم: شبیہ انور علوی، ناشر خانقاہ کاظمیہ کا کوری، ۱۹۹۸ء باراول  
 (۱۳) اصطلاحات تصوف، شبیہ انور علوی، خانقاہ کاظمیہ کا کوری ۲۰۰۴ء ۱۳۲۸ھ  
 (۱۴) مناقب المرتضی من مواہب المصطفی، شاہ علی حیدر قلندر کا کوری، ناشر کتب خانہ انور یہ خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا کوری ۲۰۰۱ء ۱۳۲۲ھ  
 (۱۵) مقالات صوفیہ، شاہ محمد کاظم قلندر و شاہ تراب علی قلندر، مترجم شبیہ انور علوی، ناشر: کتب خانہ انور یہ، خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا کوری ۲۰۰۳ء ۱۳۲۳ھ باراول  
 (۱۶) احسن الانتخاب فی ذکر معیثت سیدنا ابی تراب (مقدمہ) شاہ علی حیدر قلندر، مقدمہ نگار: پروفیسر مسعود انور علوی، ناشر: کتب خانہ انور یہ، خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا کوری ۲۰۰۰ء ۱۳۲۱ھ بارسوم  
 (۱۷) خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کی علمی اور ادبی خدمات ایک مختصر جائزہ، مولف: پروفیسر مسعود انور علوی، ناشر: کتب خانہ انور یہ، خانقاہ کاظمیہ قلندریہ کا کوری ۲۰۰۲ء ۱۳۲۱ھ  
 (۱۸) عربی ادب میں ادھ کا حصہ، مولف و ناشر: ڈاکٹر مسعود انور علوی ۱۹۹۰ء  
 (۱۹) ریاض ہدایت، مولف و ناشر: پروفیسر مسعود انور علوی ۲۰۱۰ء ۱۳۳۱ھ

۰۰۰

نسبت کے حامل تھے۔ آپ کے بعد بیعت و ارشاد کا سلسلہ اگرچہ منقطع ہے مگر علماء فرماتے ہیں کہ اگر کسی کو دوسرے سلسلہ کی اجازت و خلافت ہوا اور ساتھ میں تمہارا سلسلہ مداری کی بھی اجازت و خلافت رکھتا ہو تو کوئی حرج نہیں۔ البتہ سلسلہ مداری کی کوصل بنانا اور اس میں بیعت و خلافت جاری رکھنا درست نہیں ہے۔ اس سلسلے میں سیع سنابل اور فتاویٰ رضویہ کا مطالعہ مفید ہے:

(۱۲) ”القول الجلی فی ذکر آثار الولی“، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے نادر اور مسنن جامع، و قیع ملغوظات کا نہایت سلیمانی اردو ترجمہ اور اصطلاحات تصوف کی عالمانہ تشریح و توثیق آپ ہی کا حصہ تھا۔ آٹھ سو سے زائد ملغوظات کا مجموعہ شاہ تقی اور قلندر کے ترجمہ و فاضلانہ مقدمہ سے مزین اور متعدد بار شائع ہو کر علمی، ادبی اور مذہبی حلقوں سے دادخیسین حاصل کر چکا ہے۔ مولانا ابو الحسن زید فاروقی دہلوی جن کی کوشش سے ”القول الجلی“ کا متن شائع ہوا، انہوں نے آپ کے ترجمہ کے مطالعہ کے بعد فرمایا کہ اس کتاب کے ترجمہ اور اس کی شرح کے بعد اگر آپ اب کوئی دوسری تصنیف نہ بھی فرمائیں تو آئندہ آنے والی نسلوں پر آپ کا یہ احسان اور صدقہ جاریہ یا علمیہ باقی رہے گا۔“

(خانقاہ کاظمیہ کی علمی و ادبی خدمات: ایک مختصر جائزہ- ص: ۵۲)

### کتابیات

- (۱) خانوادہ کاظمیہ کی ادبی خدمات، ڈاکٹر عمر کمال الدین، عادل پبلیکیشنز، نئی دہلی ۱۹۹۶ء
- (۲) روض الازھر فی آثار القلندر، شاہ تقی علی قلندر و شاہ علی انور قلندر و شاہ حبیب حیدر قلندر، مطبع سرکاری ریاست رامپور، اصح المطالع واقع لکھنؤ
- (۳) القول الجلی (مقدمہ) مولف: شاہ محمد عاشق چھلتی، مترجم شاہ تقی انور قلندر، کامر شیل پرنٹر، کھدو لکھنؤ ۱۹۹۰ء
- (۴) الابصرح عن ذکر اہل الصلاح، شاہ محمد علی انور قلندر و شاہ حبیب حیدر قلندر، مترجم شاہ عین الحیدر علوی، خانقاہ کاظمیہ کا کوری شریف، ضلع لکھنؤ
- (۵) تذکرہ گلشن کرم، حافظ تقی انور علوی، نامی پر لیس لکھنواں ۱۹۸۵ء
- (۶) ذکر تقی، مولف و ناشر پروفیسر مسعود انور علوی، ۲۰۰۹ء
- (۷) کواکب: مولف پروفیسر مسعود انور علوی، نشاط آف سٹ پر لیں، ثانیہ فیض آباد ۱۹۹۹ء

بار دوم

- (۸) تذکرہ مشاہیر کا کوری، حافظ محمد علی حیدر علوی، خدا بخش اور بیٹل پلک لاہوری، پنڈ ۱۹۹۹ء بار دوم
- (۹) دیوان تراب (مقدمہ)، مرتب: حافظ تقی انور علوی، مقدمہ نگار: پروفیسر مسعود انور علوی

## امیر خسرو-روحانیت اور تصوف کے علم بردار

سلسلہ عالیہ چشتیہ کے مشائخ اور ان کے حاشیہ نشینوں نے تصوف کے عملی پہلوؤں پر خصوصی توجہ دی اور اس کی افادیت و اہمیت اور معنویت کی بنا پر اسے ایک عوامی شکل دی کیوں کہ ان کے دستور عمل میں سوز و گماز، عشق الہی، اپنے شیخ اور مرشد کے تینیں غیر معمولی عقیدت و محبت، اس کی اہمیت، انسان دوستی، مخلوق خدا کی خدمت، دل داری و دل دہی اور دوسرے اہل مذاہب کے ساتھ شفقت و محبت، رواداری اور ارباب حکومت اور صاحبان اقتدار سے دوری وغیرہ کے عناصر غالب رہے۔ اسی لیے مشائخ چشت کی فرمائیں روای اور سلطانی کا دائرہ عوام و خواص کے قلوب اور ذہنوں پر محیط رہا۔

یوں تو تمام مشائخ چشت کی مقبولیت و محبوبیت ہر دور میں اپنی اپنی جگہ مسلم رہی مگر اللہ تعالیٰ نے جو رحمت و محبوبیت حضرت سلطان المشائخ نظام الدین اولیاً محبوب الہی قدس سرہ الاسمی کو ارزانی فرمائی وہ دوسرے مشائخ میں کم نظر آتی ہے جو کوئی انوکھی بات نہیں واللہ یہ شخص بر حمۃ من یشاء۔ اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے اپنی رحمت کے لیے مخصوص فرماتا ہے۔

ہندوستان کے پورے منظر نامہ پر حضرت محبوب الہی جسمی دل آؤز اور نابغہ روزگار ہستی جس طرح منفرد ہے اسی طرح ان کے دامن فیض سے واسیتہ یار و فادار، محروم اسرار اور ان کی تمام عنایات و نوازشات کے مورد حضرت امیر خسرو جسمی غیر معمولی، ہمہ جہت شخصیت بھی دور دور تک کہیں نظر نہ آتی۔ عظمت و عبقریت ان کی شخصیت کے ہر پہلو کے لیے لازم و ملزم ہیں۔ وہ ان ہندوستانی فارسی شعرا میں ہیں جن کے تذکرہ کے بغیر اہل زبان (ایرانی) آگے ہی نہیں بڑھتے:

خسرو کہ بہ نظم و نثر ملش کم خاست ملکیت ملک مخن از خسرو ماست  
ایں خسرو ما ناصر خسرو نیست زیرا کہ خدا ناصر خسرو ماست  
(خسرو جیسا شاعری و ادب میں کم ہی پیدا ہوا۔ ملک مخن کی بادشاہی ہمارے خسرو سے

ان کے عارفانہ کلام کے علاوہ ان کی غزلیات و قصائد و مشتوبیوں میں بھی حقایق و معارف اور حیات انسانی کو کامیابی سے ہمکنار کرنے کے جوانموں ذخیرے ہیں ان کی مثال نہیں۔ ان سے ذرا پہلے فارسی کے عظیم صوفی و عارف شاعر مولانا جلال الدین رومی (م ۶۷۶ھ) نے جس امرکی طرف اشارہ فرمایا کہ

خوشنتر آں باشد کہ ستر دلبران گفتہ آید در حدیث دیگران (معنویوں کے اسرار و رموز جب دوسری زبان میں ادا کیے جائیں تو بات ہی پچھا اور ہو جاتی ہے) پوری صوفیانہ شاعری کو اسی تناظر میں دیکھنا چاہیے۔

امیر خرسو کے کلام میں بھی یہی تمام عناصر ہیں، خواہ وہ ان کی مدحیہ شاعری ہو یا غزلیہ، مثنویات ہوں یا رباعیات، مجازی شاعری کی تہوں میں وہ اسرار و رموز ہیں جن کی تفصیل و تشریح کے لیے دفتر در کار ہیں۔ ان کی شاعری کی اہمیت و معنویت اور پیغام کی آفاقت اس دور میں نہ صرف ناگزیر ہے بلکہ یہاں انسانیت کے لیے نسبت کیمیا ہے۔ ان کی وقیع اور عظیم تصنیف ”اعجاز خرسوی“ کی حیثیت ایک ایسی تجھیقی تجربہ گاہ کی ہے جس میں ان کی فنکارانہ طبیعت کے لامع و منثور نہ نہیں موجود ہیں۔

ارباب تصور نے اخلاقی تعلیمات کو اپنے یہاں غیر معمولی اہمیت دی ہے۔ قرآن مجید اخلاقیات کا ایک کامل دستور ہے۔ امیر خرسو نے ان تعلیمات کو اس انداز اور لب و لبجہ میں اپنی شاعری کے ذریعہ پیش کیا کہ وہ معاشرہ کے لیے ایک اہم اور لاینک جزو بن گئیں وہ امراء مسلمین سے یوں مخاطب ہوتے ہیں:

”اگر تم طاقت و رہبنا چاہتے ہو تو تمہیں رعایا کے ساتھ اچھا سلوک کرنا چاہیے۔ باغیوں سے سختی کے ساتھ آنا جائز و روا ہے مگر دوسروں کے ساتھ رحم دلی اور رزمی کا برداشت بھی بہت ضروری ہے، اپنی فکر کو بیدار رکھو اور توارکو سونے دو..... قوت و طاقت کی نبید انصاف اور ایمان داری پر ہونی چاہیے۔“

تصوف کی بنیادی تعلیم مخلوق خدا سے، بلا تفریق نہجہ و ملت محبت و ہمدردی ہے۔ اس کی تکلیف و رنج کو اپنی تکلیف گردانہ اور اس کے لیے صحیح راستہ متعین کرنا ہے۔ حدیث شریف ہے کہ لا یو من احده کم حتی یحب لاخیہ مایحب لنفسہ، (تم میں سے کوئی ایمان والا ہوئی نہیں سکتا جب تک وہ دوسروں کے لیے وہی پسند نہ کرے جو اپنے لیے کرتا ہے)۔

حضرت خرسو کہتے ہیں:

نzdیک اہل نہیں کورست کور پیش عاشق کہ پیش پشمیں زگی صنم نہ باشد

ہے۔ ہمارا یہ خرسو، ناصر خرسو نہیں۔ اس لیے کہ ہمارے خرسو کا مددگار توالہ ہے) حضرت محبوب الہی کی جیسی محبت و عنایت اور شفقت خرسو کے حال پر تھی اس کی نظریت اور میں نہیں ملتی:

بر بذانت چوں خطاب بندہ ترک اللہ رفت دست ترک اللہ بگیر وہم باللہ اش سپار چوں من مسکین تر ادارم ہمینم بس بود شیخ من بس مہربان و خاقم آمر زگار

(آپ کی زبان پر چوں کہ خاکسار کا خطاب ترک اللہ (اللہ کا ترک) ہو گیا ہے۔ اس ترک اللہ (خرسو) کا ہاتھ پکڑ کر اللہ کے سپرد کر دیجئے۔ مجھ غریب کے پاس تو بس تو ہی ہے اور یہی بہت کافی ہے۔ میرے شیخ بہت مہربان اور میرا پروردگار بخشنے اور معاف کرنے والا ہے)

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ امیر خرسو نہ صرف اپنے دور کے سب سے بڑے عبقری اور قدر آور شاعر و فن کار تھے بلکہ پورے فارسی ادب میں ان کی جیسی بہت شخصیت دوسری نظر نہیں آتی جس نے تمام اصناف تھن میں اپنا ایسا پائے دار تنش بھالا ہو۔ انہوں نے زندگی کے ایک ایک پہلو کو ایسا جانچا، پر کھا اور بر تا پھر اس میں اپنی قوت اور اک و فکر، تجربہ، سلیقه اور جو لانی قلم سے ایسے ایسے رنگ بھرے کہ ان کی شخصیت معاصر اور ان کے بعد کے ادوار کے لیے بھی ایک تر جہان اور نمائندہ کی بن گئی اور ماہ و سال کی گردش اور زمان و مکان کی بندش ان کی مقبولیت اور اثر انگیزی کو روک نہ سکی۔ انہوں نے ہزاروں میں جسکی قابل قدر طبع آزمائی کی وہ صرف ان ہی کا حصہ ہے۔

- پر گوئی کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ صرف فارسی زبان میں تقریباً ۱۵ لاکھ اشعار ہیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ جس کامل ہستی کے دامن سے وہ اخیر عمر تک وابستہ رہے، اس کی کیمیا نظری اور فیض اثری ان جیسے عبقری فن کا راستے جو بھی نہ کرواتی وہ کم تھا۔ مبداؤ فیض سے ان کو جو حظ و افرما تھا وہ تو تھا ہی۔ مگر حضرت محبوب الہی کی تعلیم و تربیت اور توجہ نے اس پر وہ صیقل کی کہنے پوچھیے:

اگرچہ خرسو روئے ز میں شدم بخن ہم ازو فاسعے تو روئے بزر میں دارم

(اگرچہ رونے ز میں پر شر و خن کی بادشاہت مجھے حاصل ہو چکی ہے مگر جہاں تک آپ سے وفاداری کا تعلق ہے (ہمیشہ) ز میں یوس رہتا ہوں)

خرسو م من گلے از خون دلی خود رستے بوئے من ہست جگر سوز، مبوئید مرا

(میں خرسو ہوں، ایسا پھول جو اپنے خون کی نمی سے اگا ہے مجھے نہ سوکھنا، میری بُل جگر سوز ہے)

خُن بُشتو مگر از بندہ خرسو جہاں چوں او خن گوئے نہ دارد (خُن کی طلب ہے تو خرسو کو سنو کہ آج دنیا میں اس جیسا خن گو ہے نہیں)

(میں نہ پھول، نہ بلبل، نہ شمع، نہ پروانہ، اپنے حسن کا عاشق اور اسی کا دیوانہ ہوں یعنی میرا پورا وجود اسی وجود کل کے حسن کا حصہ ہے)

ہستی من رفت و خیاش نماند ایں کہ تو بینی نہ منم بلکہ اوست  
(میری ہستی نا بود ہو گئی اس کا تصور بھی نہ رہا تم جو یہ ایک ہیولی دیکھ رہے ہو وہ میں نہیں بلکہ وہ (محبوب) ہے)

تصوف کی راہ میں اصل چیز اپنے نفس امارہ کو مارنا ہے کیوں کہ اس راہ میں تو نفس کشی بُت  
ٹھنکی ہے اور بغیر اس کے، کامیابی دم نقد ہو ہی نہیں سکتی۔

نفس کی اصلاح کر پہلے یاضت سے تراپ بے شکست نفس امارہ ظفر ملت نہیں  
(شاہ تراپ علی قلندر کا کوروی)

امیر خسر و فرماتے ہیں  
نیست آں مرداگی کاندر غرا کافر لشی در صف عشق خود را کشن از مرداگی است  
(جہاد میں کافر کو مار گرنا مرداگی نہیں۔ ہم عاشقان الہی کے یہاں تو مرداگی یہ ہے کہ اپنے نفس کو جو سب سے بڑا دشمن ہے مار گرائے)

خودی و پندر سے چھکارا پانے بے حد ضروری ہے کہ پندر کی سوتی سے سیاہ وال بس فقیر کے دھوکے و تزویر کے لباس سے کہیں بدرت ہے۔

خرقة تزویر کہ پوشد فقیر دوختہ از سوزن پندر جہ خود بینی غرود کے بارے میں کہتے ہیں کہ جو ان مردوں کا کام نہیں، آنکھ کی پتلی کو دیکھو کہ وہ بذات خود بینائی کے باوجود خود کو نہیں دیکھتی اسی لیے اسے بلندی حاصل ہے۔

رسم مردم نیست خود بینی، بہیں مردم پچشم عین بینائی و در خون نگد دزال سرور است  
وہ امارہ پر قابو پانے والوں اور اس سے پورے طور پر آزاد ہو جانے والوں کو خراج دیتے ہیں۔

اے من غلام ہمت آں پاک بندہ کز بندگی نفس بد آزادی رو  
(میں تو اس پاک بندہ کی ہمت کا غلام ہوں جو نفس امارہ کی غلامی سے آزاد نہیں بس کرتا ہے)  
حضرات صوفیہ کے یہاں قناعت و توکل یا فقر، ترک دنیا اور رہبانیت ہے جس کے اڑامات ان پر لگتے رہتے ہیں کہ وہ قرآن و حدیث کے صریحی احکام سے اس باب میں بھی روگردانی کرتے ہیں۔ مولانا روم نے توصیف فرمایا کہ  
٪= چیست دنیا از خداغافل بدن نے قماش و نقرہ و فرزند و زن

(صاحب انش نظر کے نزدیک وہ شخص قطعی نا بینا ہے کہ عاشق تو شارہ ہو لیکن سیاہ نام شخص کے حسن کی پرستش نہ کر سکے)

نیک و بد سب ہیں تراپ اس کے ظہور اسما  
مجھ کو یک رنگ نظر چاہیے ہر فرد کے ساتھ  
وہ معشوق حقیقی کو اپنی جان کی طرح ہمہ وقت اپنے جسم میں دیکھتے ہیں:  
عاشقی ام کہ گر آواز دہی جان مرا دوست از سینہ ام آواز بر آرد کہ من  
(میں وہ عاشق ہوں کہ اگر تم میری جان کو پکارو گے تو اندر سے دوست کی آواز بلیک کہے گی)  
مشہور حدیث قدسی ہے کہ کنت کنزا مخفیا فاحبیت ان اعراف فخلقت الخلق  
لکی اعراف (میں ایک پوشیدہ خزانہ تھامیں نے چاہا کہ مجھے پچانہ جائے تو خلوق کو پیدا کیا تاکہ میری شناخت و معرفت ہو)۔

اللہ تعالیٰ نے جب اپنے حسن کا مشاہدہ کرنا چاہا تو کائنات کی تخلیق کی اور اس کو اپنا آئینہ بنایا، غیر جسمانی حسن نے جب جلوہ نمائی چاہی تو اپنے یکتاں کے رنگ کو صد ہار گنوں کے سانچے میں ڈھال دیا۔

جمال مطلق آمد جلوہ آہنگ مقید گشت یک رنگی بصد رنگ  
صوفی نیرنگیوں میں بھی یک رنگی کے متلاشی رہتے ہیں کیوں کہ ہر رنگ میں ایک وہی رنگ ہے  
نیرنگیوں میں یار کے گھبرا نہ جائیو ٪ ہر رنگ میں اُسی کو نمودار دیکھنا  
خسر و بھی اس بات کو خوب سمجھتے ہیں کہ حق میں وقت شناس نگاہ مجازی جلوہ کی قید میں گرفتار  
نہیں رہ سکتی۔

تا تو نمودی جمال نقش ہمہ نیکوں رفت بروں از لفیش تو از جمال نہ رفت  
(جب تو نے پناہ جمال دکھایا سب حسینوں کے نقش دل سے محو ہو گئے اور تیر نقش جان سے نہ گیا)  
حسن مطلق کبھی عاشق صادق کو جلوہ ہاے بے محابا سے شاد کام کرتا ہے اور بھی جبابات میں  
چھپ کر اس پر ایک انقباضی کیفیت طاری کرتا ہے۔ عاشق کی بے قراری ملا جھٹھے ہو:  
رُخْ چِ پوشی چوں حدیث حسن تو پہاں نہ ماند گل بصد پرده دراؤ از بوئے خود مستور نیست  
(جب تیرے حسن کا چرچا ہو ہی گیا تو منہ چھپانے سے کیا حاصل۔ پھول سو پردوں میں  
رہے گراپنی خوشبوکی وجہ سے چھپ نہیں سکتا)  
انھوں نے ہستی سے نیتی کی جانب سفر کیا تو اس حقیقت کا بر ملا اظہار بھی فرمایا:  
نے گلم، نے بلبلم، نے شمع نے پروانہ ام عاشق حسن خود، بر حسن خود دیوانہ ام

عاشقی زر عاشق درگاه نیست زال که دوئی در خورای راه نیست  
(جو مال و دولت پر مرثتا ہے وہ درگاه عالی کا عاشق نہیں ہوتا کیوں کہ اس کی راہ میں دوئی  
نہیں چلتی)  
اسی طرح رضا بالقصنا بھی اہم ہے، جہاں اپنی مرضی و خوشی اپنی نہیں ہوتی۔ کرده و ناکرده  
گناہوں پر شرمندگی و پیشمنی ہی بندگی کا شعار ہے  
عاشقی اور بے قید شرط گفر ہے عاشقی نہیں اس کی خوشی پہ جان دے اپنی خوشی خوشی نہیں  
فرماتے ہیں ”دوسٹ! اللہ کے حکم پر راضی برضا ہو جا اور حق کی اطاعت کر کے اپنے دین کو  
مضبوط کر۔ اگر تیری آنکھ بھی بے جا بی و بے حیائی کی مرتكب ہو تو شرمندگی کے آنسوؤں سے اُسے  
پاک کر لے۔“

اے دوسٹ رضا بہ حکم یہ دانی دہ وز طاعت حق، داد مسلمانی دہ  
پہنچت چو زنا کند گر ش خواہی پاک غسلش تو زگریہ پیشمنی دہ  
وہ دنیا کی بے ثباتی، کم حیثیت و بے مائیگی کا بڑے دل نشیں انداز میں ذکر فرماتے ہیں اور  
انسان کو تواضع و فروتوی اور خاکساری کی تعلیم دیتے ہیں جوار باب تصوف کا طرہ امتیاز ہے  
آں سر و راں کہ تاج سر خلق بودہ اند اکنؤ نظارہ کن کہ ہمہ خاک پا شدند  
اے گل چو آمدی ز زمیں گو، چگونہ اند آں رو بیہا کہ در ته کرد فنا شدند  
خورشید بودہ اند کہ رفتند زیر خاک آں ذرہ ہا کہ ہر ہمہ اندر ہوا شدند  
(وہ تمام لوگ جو مخلوق کے سر کا تاج بننے ہوئے تھے آج دیکھو! تو سب کے سب پیروں کی  
دھول ہو گئے ہیں۔ اے پھول تو زمین کے اندر سے آ رہا ہے، ناتا کہ وہ چہرے کیسے ہیں جو فنا کی  
گرد تلے دب گئے۔ وہ ذرے جو ہو ایں منتشر ہیں کبھی سورج جیسے تھے مٹی کے تلے دب گئے اور یہ  
انجام ہوا)

سیلی باد بیں کہ چپاں افگند بخاک غنچہ کہ می نہد دو سے روزے کلاہ کج  
(زمانہ کی مار! توبہ توبہ۔ دو تین روز جو کسی کلی نے کج کھی (ناز) دکھائی تو ہوانے زور کا  
ٹھما نچر سید کیا اور زمین پر دے مارا)

سرے کہ زیر زمیں شد نہ فتحہ شاہاں را ہمال سر است کہ بر آسمان فرا ختہ اند  
(جن جن کے سر جہاں بانی کے نشہ میں چور آسمان پر رہا کرتے تھے، اب زمین کی تھوں  
میں نہ جانے کہاں غاب ہو گئے)

بیاتا بے گل و صہبا نہ باشیم کہ گل باشد بے و ما نباشیم

(دنیا ہیقہ اللہ تعالیٰ سے غافل ہو جانے کا نام ہے نہ دنیا وی زیب و زینت اور اہل و عیال کو  
اختیار کرنا)

صوفیہ نے انسان کو قناعت و توکل اختیار کرنے کی بڑی دل پذیر تعلیم دی ہے کیوں کہ یہ وہ  
صفت ہے جو اس کو بے فکری اور سکون کی لازماں دولت بخشتی ہے۔ مولانا نے بڑی اچھی مثال دی  
ہے۔

کوزہ چشم حریصال پُر نہ شد تا صد قانع نہ شد پُر در نہ شد  
(لاچی لوگوں کی آنکھ کا پیالہ بھی بھرتا ہی نہیں۔ اس کی مثال یوں سمجھو کہ جب تک سپ  
قانعت پسند نہیں ہوتی اس میں سوتی نہیں بنتا)

امیر خسر و فرماتے ہیں:

کوں ش خالی و بانگ غغلش در در است ہر ک قانع شد بخنک و تر ش بخ و بر است  
(بادشاہ کا ڈھول اندر سے پول ہوتا ہے مگر شور اتنا چاہتا ہے کہ سر میں درد ہو جاتا ہے جو پانی  
کے گھونٹ اور روکھی سوکھی پر قناعت کر جائے وہی برو بکرا بادشاہ ہوتا ہے)

ہر کہ بہ سہلے ز جہاں شاد گشت ہم چو من از بندگی آزاد گشت  
(جو شخص تھوڑے میں ہی خوش ہو جاتا ہے وہ میری طرح ہر غلابی سے آزاد ہے)

ز حاجت بیش در دُنیا بھو چیز و گر نا جُسته یابی رد مکن نیز  
(ضرورت سے زیادہ کی تلاش مت کر لو کیں اگر بغیر تلاش کچھ مل جائے تو اسے رد بھی مت کرو)  
صوفیہ نے انسان کو بے کار رہنے سے منع کیا کہ مرد بیکار بدتر از نہ گار۔ خسر و کہتے ہیں کہ  
انسان جہاں ہو مصروف کار رہے کیوں کہ بے کار و مغلظ شخص شرمندہ و ذلیل ہوتا ہے۔ مقصود بھی  
حاصل ہوتا ہے جب اس کے لیے رنج و کلفت اٹھائے جو کا مل و بے کار ہے اس کے لیے میں بہتر  
ہے کہ وہ دنیا وی جنگ میں الجھا رہے۔

مرد ہمہ جا بس کار بہ شخص معطل بخل و خوار بہ  
بہرہ مقصود چو بے رنج نیست کاہل بیکار بہ پیکار بہ  
صوفیہ نے ہمیشہ رضاے حق کے لیے عبادت و اطاعت کی نہ کہ جہنم کے خوف اور جنت کی  
لاچ میں۔ ان کی نگاہ میں سب سے بڑی دولت معرفت حق ہے۔  
طاعت اگر از پے مال و زرست کا سہ کہ خاکیست نگو سار بہ  
اگر مال و زر کمانے کے لیے عبادت کی جائے تو مٹی کا وہ معمولی سا پیالہ تک اس سے کہیں  
بہتر ہے جو اوندھا بے کار پڑا ہو۔

کا کوئی اختیار نہیں۔ عشق و عاشقی اب تک باقی رہنے والے ہیں اس کے علاوہ دل کسی چیز میں نہ انکا د کہ اس کے سوا ہر چیز فانی ہے)

امیر خسرو کے کلام میں جا بجا اسی عشق کی اہمیت و ضرورت اور اس کی غرض و غایت کی بازگشت ہے۔ اس لیے بھی کہ وہ جس مقدس ذات کے دامن فیض سے وابستہ تھے، اس کی پوری شخصیت اسی عشق کی تفسیر تھی۔

آنی کہ تو از نام تو می بارہ عشق وز نامہ و پیغام تو می بارہ عشق عاشق شود آنکس کہ بگویت گزرد آرے زدرو بام تو می بارہ عشق (آپ ہی تو وہ ہیں جن کے نام سے عشق برس رہا ہے، آپ کے نامہ و پیغام سے عشق و محبت پک رہا ہے۔ جو بھی آپ کے کوچ سے ہو گزر جائے، نامکن ہے کہ عاشق نہ ہو جائے کیوں کہ بام و در سے عشق کا یہ برس رہا ہے)

حضرت خسرو اسی عشق کی اہمیت و ضرورت کو بیان کرتے ہیں کہ صاحبان عقل و ہوش اور ارباب دل کے لیے یہ میتی و خوشی ناگزیر ہے جس کی کوئینہ ملی وہ تمام عمر بے خبر رہا۔

بگو کہ چند شوی بے خبر زستی عشق کے متین از عشق نیست بے خبر است وہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ بغیر عشق حقیقی کے زندہ دلوں کا ایک لمحہ فضول و بیکار ہوتا ہے۔ مسٹوں پر ہوشیاری کا جو دن بھی گزرے وہ بڑا نامبارک و خس ہوتا ہے۔

ضائع آں وقت کہ بزندہ دل اس بے عشق رفت ناخوش آں روزے کہ بہرستاں بے شیاری گزشت اسی عشق کے سلسلے میں بر ملا فرماتے ہیں۔

کافر عشق مسلمانی مرادر کار نیست ہرگز من تارگشتہ حاجت زنا نیست (میں عشق کا مارا کافر مجھے اسلام کی ضرورت کیوں ہو۔ میری ہرگز تاریں پکھی اس لیے مجھے زنا کی (بھی کوئی) ضرورت نہیں)

وہ ایک مقام پر یہ بھی فرماتے ہیں کہ مرادوں کا مکمل بہت بلند ہے جہاں حرص و ہوس کی حالت میں پنچاہی نہیں جاسکتا کیوں کہ عاشقی کے اس شربت کو بغیر جگر خون کیے چکھنا ہی نامکن ہے۔

ایوان مراد بس بلندست کانجباہ ہوں رسیدہ نتوال کیس شربت عاشقی سست خسرو جو خون جگر چشیدہ نتوال عشق کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ وہ مساوا سے آنکھیں بند کر لیتا ہے اگر ملائکہ اور ستر ہزار عالم بھی اس پر پیش کیے جائیں تو وہ آنکھاٹا کر کر دیکھے

زگل نازک تریم و چند گاہے بجز زیر گل و خارا نباشیم چو زیر پائے می پایید شدن خاک چرا چوں خاک زیر پا نباشیم چو بون نیست خسرو جو د روزے دوروزے نیز بگور تا نباشیم (بہت پھول کھلیں گے مگر (اس وقت) ہم نہ ہوں گے جب تک شراب و پھول کی لذت و محبت میسر ہے، آو مل بیٹھ لیں۔ ہم نازکی میں ہر چند پھول سے بھی سوا ہیں، مگر وہ وقت آنے والا ہے کہ پچھڑ پتھر کے نیچے پڑے ہوں گے۔ جب سب کو پاؤں تلے کی خاک (ایک دن) ہونا ہی ہے تو کیوں نہ ہم خاک سار بن کر رہیں۔ خسرو ا جب زندگی دو روزہ ہی ٹھہری تو موت سے پیشتر کے ان دو دنوں کو بھی سلام کہ ان سے بھی کیا لیتا دینا ہے)

عشق و محبت نظرت انسانی کا خاصہ، قسم ازل کا عظیمہ بے بہا اور عنایت الہی ہے اسی لیے حضرات صوفیہ کے یہاں عشق و محبت کو غیر معمولی اہمیت و فضیلت حاصل ہے، کیوں کہ تمام ظاہری و باطنی بیماریوں کی دوا ہے، بغیر اس کے باطنی کمالات کی تکمیل ہو ہی نہیں سکتی۔ اس میں مکمل فنا نیت کے بعد اور وجود و عدم سے گزر کر رہی بقا سے ہم کنار میسر آتی ہے۔ مولانا روم فرماتے ہیں

دین من از عشق زندہ بودن ست زندگی زیں جان و سر نگ منست از وجود و از عدم گر بگذری از حیات جاودا نی برخوری (میرا دین وایمان بھی عشق میں ڈوب ڈوب کر جینا ہے، اس ظاہری زندگی سے جو جان و سر سے ہے زندہ رہنا، میرے لیے باعث شرم ہے۔ اگر وجود و عدم سے گزر جاؤ تو ابدی زندگی تمہارے دم نقد ہو جائے گی)

بلکہ یہ بھی فرماتے ہیں:

آں روح را کہ عشق حقیقی شعوار نیست نابودہ بہ کہ بودن او غیر عار نیست در عشق باش مسٹ کہ عشقست ہرچہ ست کیں کار و بار عشق بر دوست بار نیست گویند عشق چیست؟ بگو ترک اختیار ہر کو ز اختیار نرست اختیار نیست عشق سست و عاشقست کہ باقیست تا ابد دل بر جو ایں منہ کہ بجز مستعار نیست (وہ روح جس کا شعار کبھی عشق حقیقی نہ رہا، اس کا نہ ہونا ہی بہتر ہے کیوں کہ اس کا وجود عارو نگ کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔ عشق میں مسٹ و بے خود ہو جاؤ کیوں کہ جو کچھ ہے، عشق ہے، دوست کے لیے اگر کچھ کرنا چاہتے ہو تو صرف عشق کرو، کیوں کہ کار و بار عشق اس پر بازیں۔ لوگ پوچھتے ہیں عشق کیا ہے ان سے کہہ دو اپنے اختیار کا مکمل ترک کر دینا۔ جو اختیار سے آزاد نہ ہو اس

غلام عشق شو خسر و بزیر تیغ گردن نہ  
بیہی نہیں بلکہ عاشقان الہی کا نماق اڑانے والوں سے فرماتے ہیں  
ہر کہ بر حال عاشقان خدید گریہ ای واجب است بر حاش  
(جو عاشقوں کے حال پر ہنستے ہیں ان کے حال پر دنچا ہے)  
وہ ایک جگہ راہ عشق میں ثابت قدمی اور مقام قلندری میں اپنے مرتبہ کا بیان بھی فرماتے ہیں  
در ملک قلندر کہ جہاں بانی ماست دیدن بہ پریشان سلیمانی ماست  
مند چو بر آسمان خمار کنم ہر قطرہ مے نکین سلطانی ماست  
(قلندر کے ملک میں جہاں ہماری حکومت ہے وہاں پریش و شوں کے ساتھ ہمارا نظر آنا ہی  
بادشاہت ہے۔ جب مے فروش کے یہاں ہمارا ملکن ہو گیا تو شراب معرفت کا ہر قطرہ ہماری  
بادشاہت کی ہر ہے، یہ نظری ترجمہ ان اشعار میں مضمون حفاظت و مقامات کی تشریخ نہیں کر سکتا)  
انھوں نے اپنی شاعری میں روحانیت و قصوف کے علاوہ ایسے ایسے حکیمانہ موتی پروئے ہیں  
کہ ناظمہ سر گر بیاں رہ جاتا ہے۔ حکمت و دانائی کے یہ بیش بہانات بغیر عرفان و روحانیت کے  
زبان سے ادا ہی نہیں ہو سکتے۔

با شہاں ہرچہ بر خلاف ہواست نتوں گفت گرچہ باشد راست  
ہر کہ شد راست گوئی داور خویش زد بہ تھے زبان خود سر خویش  
(بادشاہوں کے خلاف مزاج پھی بات بھی نہ کہنا پا بیسے جس نے سچائی (تھج بولنے) کو شعار  
بنالیا اس نے گویا اپنی ہی زبان کی تلوار سے اپنارکاث لیا)

نفر گفت آں حکیم دانشمند کو ہنر بیش، دشمن بیش  
(ایک دوراندیش، عقل مند نے کیا اچھی بات کہی ہے کہ جس کے پاس ہر جتنا زیادہ ہواں  
کے دشمن اتنے ہی زیادہ)

قطرہ آ بے کہ تن مردم ست در دل آں قطرہ جہانے گم است  
(جس قطرہ سے پیکر آدم بنا اس کے دل میں ایک دنیا پوشیدہ ہے)

با کہ وہ صحبت از انسان گزیں کر تو خرد مند شود ہم نشیں  
(ہرچوٹے بڑے، کس و ناکس کی صحبت میں اس طرح سے رہو کہ تمہارا ہم نشیں تم سے  
دانائی حاصل کرے)

نیست ہمہ نسل کریماں عزیز ختم خیارست بے تلخ نیز  
(بڑوں، بزرگوں کی سبھی اولاد بڑی بزرگ نہیں ہوتی گلزاری کا کوئی کوئی نیچ کڑوا بھی نکلتا ہے)

حدیث جنت و دوزخ دگر گو خسرو وصال یا طلب کن گزرا زیں وسوس  
(خسرو جنت دوزخ کی باتوں میں کیا رکھا ہے۔ اصل بات تو یار سے ملتا ہے اس کی تدبیر کرو  
اور ان وسوسوں سے گزر جاؤ)

عشق اور خود پرستی و متصادی ہے۔ عشق میں خود رائی اور خود بینی کا کوئی گزرنیں ہیں:

نہ پس زیباست لاف عشق بازی خود پرستاں را  
چو با عشق آشنا گشتم ز خود بیگانہ خواہم شد  
خود پرستوں کے لیے عشق بازی کا دعوی غیر مناسب ہے جب عشق سے آشنا (ہو کر اس کے  
کوچ میں) داخل ہو تو اپنے آپ سے بیگانہ ہو گیا (ہو جاؤں گا)  
خود سے گزرنے اور خدا تک پہنچنے کے طریقے حضرات صوفیہ صافیہ نے اپنے اپنے انداز  
میں بیان فرمائے ہیں۔ کیوں کہ خودی کے ساتھ خدا تک رسائی مشکل ہے  
جب تک خودی ہے تب ہی تک ہے خدا جدا غیبت گر آپ سے ہو تو حق کا ظہور ہے  
(شاہزادہ علی قلندر)

میان عاشق و معشوق بیچ حائل نیست تو خود جا ب خودی حافظ از میاں برخیز  
(عاشق و معشوق کے درمیان تو کوئی پردہ ہے ہی نہیں۔ حافظ جا ب خودی اٹھا دا اور اس)  
خسرو بھی اپنے آپ سے گزر جانے اور حق تک رسائی کو بیان کرتے ہیں:  
یک قدم بر جان خود، نہ یک قدم در کوئے دوست  
زیں نکو تر رہ روان عشق را رفتار نیست  
(ایک ساتھ دوست قدم بڑھا دا ایک اپنی جان پر دوسرا محبوب کے کوچ میں۔ عشق کے راہی  
کے لیے اس سے بہتر کوئی رفتار نہیں ہے)

عاشقے را کہ غم دوست بہ از جاں نبود عاشق خود بود و عاشق جانان نبود  
(جس عاشق کو اپنی جان سے زیادہ دوست کا غم نہ ہو وہ اپنا عاشق تو ہو گا محبوب کا  
نہیں ہو سکتا)

وہ اہل دل کو یہی نصیحت کرتے ہیں کہ محبوب کا دیدار اس وقت تک میسر نہیں جب تک  
سر کاندھوں پر ہے۔

اے اہل دل نخست ز جاں ترک جان گئی د واگنہ نظارہ در رُخ آں دلستان کنید  
اصغر! حرم عشق میں ہستی ہی جم ہے رکھنا یہاں نہ پاؤں کبھی سر لیے ہوئے

ہندوستان کے لیے تو یہ تک کہا ہے کہ چوں کہ یہ ایسا قابل محبت ملک ہے اس لیے سورج کو بھی اس سے عشق ہے۔ اس کے عشق کی یہ گری ایسی ہے کہ اس نے یہاں کی آب و ہوا کو ہی نہ صرف گرم کیا بلکہ دنیا بھر میں پھیل گئی۔

انہوں نے ہندوستان کے حسینوں اور نازنینیوں کی جیسی تعریف کی ہے وہ صرف ان ہی کا حصہ ہے، انہوں نے دنیا جہان کے حسینوں کی خوبصورتی میں عیب گناہے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ ہندوستانی حسن میں عاجزی و انکساری، ہونٹوں پر دل فریب مسکراہٹ، چہرہ پر نمک، مٹھاں، ادا میں چستی و چالاکی ہے۔ وہ گیہوں رنگ کی اڑا لگنی کے سلسلہ میں لکھتے ہیں کہ جنت میں حضرت آدم نے گیہوں کو ہی باوجود منع کرنے کے چکھا تو پھر سارے فتنے اسی سے پیدا ہوئے۔ گیہوں رنگ کے ساتھ اگر نمک ہو تو گورے رنگ سے کہیں زیادہ کھلتا ہے، مثال یہ دیتے ہیں کہ اگر گیہوں کے آٹے میں نمک ملا دیا جائے تو وہ بانمک کی نہ جانے لکنی گیہوں سے بہتر ہو جاتا ہے۔ خسرہ و یہاں کے پھل، پھول کی تعریف کرنے پر جب آتے ہیں تو کمال کر دیتے ہیں وہ سون، بیلا گل لالہ، ڈھاک، چمپا، سیوٹی، گلاب، گیندا، جو ہی کی تعریف میں جوز و بیان دکھاتے ہیں وہ ان ہی کا حصہ ہے۔ چمپا کو پھولوں کا بادشاہ کہتے ہیں۔ سیوٹی کے لیے لکھتے ہیں کہ بھروس پر ایسی عاشق ہے کہ جان دے دیتی ہے اور مرنے کے بعد بھی اس سے لپٹی رہتی ہے۔ ہندوستان میں جب یہ پھول کھلتے ہیں، کالی گھٹا میں گھر گھر کر آتی ہیں یا ہلکی پھوار پڑتی ہے تو جنت کا باغ معلوم ہوتا ہے بلکہ شاید وہاں بھی ایسا منظر نہ ہوتا ہو گا۔

وہ آم، خربوزہ حتیٰ کہ پان کی صفت بیان کرنے میں بھی کسی سے پیچھے نہیں رہتے کہتے ہیں کہ پان دیکھنے میں تو ایک گھاس ہے مگر اس سے اچھا خون پیدا ہوتا ہے، نمرو دانتوں کو مضبوط بناتا، منہ کی بد بکو دور کرتا، پیٹ بھر کھانے والوں کی بھوک بڑھاتا اور بھوکوں کی بھوک کم کرتا ہے۔ انہوں نے اپنی مشہور منشوی نہ سپر میں تو حب الوطنی کے جذبہ اظہار کو مال پر پہنچ دیا۔ وہ یہ بیان کرتے ہیں کہ ہندوستان ان کا وطن ہے، مذہب کی تعلیم یہ ہے کہ وطن کی محبت ایمان کی نشانی یعنی اس کا ایک حصہ ہے جس کو جتنی اپنے ملک سے محبت ہوگی وہ اتنا ہی سچا اور پاک ہو گا۔ انہوں نے اپنے وطن بھائیوں ہندوؤں کے متعلق بھی جو کچھ لکھا ہے وہ بہت اہم اور قابل غور ہے۔ تمام صوفیوں اور خسرو کی شخصیت کو سمجھنے میں یہ باب بھی بڑی خصوصیت کا حامل ہے۔ لکھتے ہیں کہ ہمارے ہندو بھائیوں کی عقل و فراست اور دانش مندی کا اندازہ نہیں لگایا جاسکتا۔ فلسفہ و متنق یونان و روم سے پہلے ضرور ہیں مگر یہ لوگ بھی ان علم و فنون میں کسی سے پیچھے نہیں بلکہ اکثر تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ افلاطون و ارسطو کو پیچھے چھوڑ دیتے ہیں۔

چنان بر عیب خویش دیدہ کن باز کہ از عیب کسائیں بر نارم آواز (خدا یا مجھ پر میرا عیب اس قدر ظاہر کر دے کہ لوگوں کی عیب جوئی کے لیے منہنہ کھوں سکوں) نعمت بکھور سہل چیز سست ہرگہ کہ ز دست شد عزیز سست (جب نعمت ہاتھ سے چلی جاتی ہے تبھی وہ عزیز ہوتی ہے۔ یعنی اس کی اہمیت بعد کو معلوم ہوتی ہے)

چو طاؤس شو پکیر آرائے خویش ولیکن فرامش مکن پائے خویش (مور کی طرح اپنی خوبیوں پر پھولنے والے ذرا اپنے بیروں پر بھی نظر ڈالو۔ یعنی خوبیوں پر ناز کرنے والے اپنی خامیوں و کوتاییوں کو بھی دیکھا کرو)

گرامی کن گوہر آدمی گرامی تریں جو ہر آدمی (آدمی کا نقیقی سر ما یہ اور آب رو بڑھانے والی چیز ”کلام“ ہے)

کاراں جا کن کہ تشویش سست در محشر بے آب ازیں جابر کہ در دریا بے شور و شراست (محشر میں تو عجب احتفل چھل ہو گی کچھ کرنہ پاؤ گے۔ جو کرنا ہے یہیں کرو۔ یہیں سے پانی بھر کر لے چلو۔ دریا پر شور شر ابا بہت ہے)

غرض کہ امیر خسرو نہ صرف اپنے دور کے Genious تھے بلکہ ان کے بعد بھی ان کا جیسا ذہین اور ماہر فن نہ پیدا ہوا۔ ان کی پیدائش پیٹیاں میں ہوئی۔ ان کا پورا و جو دمحبت کے سمندر میں ڈوبنا ہوا تھا۔ چاہے وہ بیٹی کی حیثیت ہو یا باپ کی مرید و عاشق کی ہو یا محبوب کی۔ وہ عظیم ماہر موسیقی، بہترین نثر نگار، غیر معمولی ذہین، بالکمال شاعر سب کچھ تھے۔ علم و ادب فن سب سے ان کو غیر معمولی محبت تھی۔ ان کی شاعری اور نثر ہندوستان، ہندوستانیوں اور یہاں کی ہر چیز سے محبت و شیفٹنگی سے بھری ہے۔ ان کی زندگی کا ایک بڑا حصہ دہلی میں گزر راجھے انہوں نے اپنی جان سے زیادہ عزیز رکھا ان کو اس شہر کے ذرہ ذرہ سے جو والہانہ لگاؤ تھا اس کی مثال نہیں ملتی۔ وہ یہاں کی جامع مسجد کو فیض الہی کی جامع بناتے ہیں قطب مینار کے بارے میں جب ان کا فلم چلتا ہے تو کہتے ہیں کہ اس کی عظمت و بلندی اور صناعی کو دیکھ کر چاند نے بھی اپنی ٹوپی اتار پھینکی۔ حوض مشی کے پانی کی خوبی کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اگر خضر بھی اس کا پانی پی لیتے تو اپنے چشمہ کو بھول جاتے۔ دہلی کے چمن کی بہار کا کیا کہنا اس کی سر زمین پھولوں و غنچوں کی وجہ سے سونے چاندی سے پُر نظر آتی ہے۔ یہاں تو جنت کی طرح ہریاں ہے یہاں کے لوگ جنتیوں کی طرح فرشتہ سیرت اور خوش اطوار و عادات ہوتے ہیں۔ بادشاہ کے دربار کی زیب و زینت اور رح دریج کا مقابلہ تو ایران خراسان توران کے دربار نہیں کر سکتے۔ ہاں البتہ جنت سے تو کیا جا سکتا ہے۔

غرضیکہ خسر و جسے غیر معمولی ذہین اور باریکے میں انسان کی نظر سے ہندوستان کی چھوٹی سی چھوٹی اور معمولی چیز کا حسن و بھال اور خوبی بھی پوشیدہ نہیں رہی۔ ان کی پوری زندگی اسی محبت کے مرکز کے گرد گردش کرتی نظر آتی ہے۔ ان کے سو زبانی سے جونقے پھوٹنے تھے وہ ہر طرح کے مذہبی و نسلی تقصیبات، ذاتی مفادات اور سیاسی مصلحتوں سے بالکل پاک و صاف ہوتے ہیں، انہوں نے اپنے ہندو مسلمان سکھ بھائیوں کو ہمیشہ یہی پیغام دیا کہ ہندوستان ان کا ملک ہے، سب کو ساتھ جینا و مرتنا ہے، اس لیے وہ یہاں کے ذرہ ذرہ سے ٹوٹ کر محبت کریں۔ ایک دوسرے کے ساتھ بھائی چارہ کا برتاؤ کریں، سب سے محبت و آشتنی کا رویہ اپنا کیں، ایک دوسرے کے مذہبی جذبات و احساسات کو عزت و احترام اور وقت کی نگاہ سے دیکھیں۔ امیر خسر کی ان آفاقتی تعلیمات کی اہمیت اسی بناء پر ہر دو رہنمائیں صدی کے ہندوستان کے لیے بہت ہی ضروری و ناگزیر ہو چکی ہے۔

۵۰۰

وہ لکھتے ہیں کہ ہندو ہمارے مذہب کے عقیدت مند ہیں ان کے بہت سے عقیدے ہمارے جیسے ہیں وہ اللہ کی ہستی، اس کا اکیلا ہونا اور ہمیشہ سے ہمیشہ تک ہونے و رہنے کا اقرار کرتے ہیں۔ وہی کچھ نہ ہونے سے ہونے کی حالت میں اس دنیا کو لایا، وہی مارتا، جلاتا، روتی روزی دیتا، نیکی و برائی پیدا کرتا اور ہر چیز کا مالک و مختار ہے، ہندو خدا کو ایک مانتے ہیں اس کو نرا کا رجانتے ہیں وہ پتھر، جانور، پیٹ، سورج کو پوچھنے کے باوجود اس کے قائل ہیں کہ یہ سب ایک ہی پیدا کرنے والے کی مخلوق ہیں۔ اصل میں یہ پوجا اسی ایک نرا کا رکی ہے۔

ان کا مشہور شعر ہے

اے کہ زبُت طعنہ بہ ہندو بیری ہم زوے آموز پرستش گری  
کہتے ہیں کہ ایک آگ کی پوجا کرنے والے ہندو سے پوچھا گیا کہ تم آگ کی پوجا کیوں کرتے ہو اور اس کے لیے جان دیے دیتے ہو۔ اس نے کہا کہ اصل میں آگ کو دیکھ کر ”اس“ سے ملنے کی امید جا گئی اور بھڑکتی ہے اور آگ میں جل کر فنا ہو کر بقا (ہمیشہ والی زندگی) ملتی ہے۔ اس کو بیان کرتے ہوئے وہ اس جذبہ کے احترام اور تعظیم کی تلقین کرتے ہیں۔

مُشْنُوِي نَبَهْ مِنْ أَنْهُوْ نَعَنْ أَنْهُوْ أَنْجَدْ بَهْ كَأَظْهَارِ مِنْ كَهْمَهْ اِسْلَامِ اَنْجَيْ جَانْ كَوْاْپَنْهْ هَاتِهِوْ هَلَكَتْ مِنْ ڈَانْكِيْ اِجَازَتْ نَهِيْ دِيَتَا۔ وَهَهَنْدُو عُورَتْ كَتِيْ كَتِيْ عَادَتْ سَهْ بَهْ مَتَّاَشِرِيْ بِيْ جَوْاْپَنْهْ مَجَازِيْ خَدَا (شَوَّهِ) كَيْ خَاطَرَ اَپَنْهْ وَجَوْدُوْ آگْ لَگَأَكْرَخَ كَسْتَرَ كَرِيْتِيْ ہے۔ اور اپنی وفاداری و فنا بیت کا اس کی ذات میں فنا ہو کر بے در لغظ مظاہرہ کرتی ہے اور مرد اپنے بُتْ اور آقا کی خاطر اپنے وجود کی لنگی کرتے ہوئے جان دے دینا اپنے لیے سرمایہ سعادت تجھتے ہیں۔ اگر شریعت اسلامیہ میں یہ چیز جائز ہوتی تو وہ وفاداری کے اس طرح کے اظہار کی تلقین کرتے۔ وہ یہاں کی مروج زبان سنیسکرت کی فضیلت و بڑائی کے اعتراض میں بھی سب سے آگے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی الہامی کتاب قرآن چوں کہ عربی میں نازل ہوا ہے اس لیے وہ سب سے افضل زبان ہے اور اس کے بعد سنیسکرت ہے (دول رانی خزر خاں)

وہ یہاں کے جانوروں تک کی تعریف و توصیف کرنے سے نہیں تھکتے کہ ہندوستانی طو طے و بینا انسانوں کی طرح باتیں کرتے، کوئے آئندہ ہونے والے واقعات کی خبر دیتے، مور میں ہندوستانی دہنوں جیسا حسن اور رعنائی و زیبائی ہے، بگلے جیسے بھولے پرندے ذرا سی تربیت اور سکھانے کے بعد جیران کر دینے والے کرتب دکھاتے ہیں۔ یہاں ہاتھی چیم خشم جانور بھی انسانوں جیسے کام کر لیتے ہیں حدیہ ہے کہ بکری ایک پتلی رسی یا لکڑی پر اپنے چاروں پیروں سے کھڑی ہو جاتی ہے۔ بند رعیب و غریب کرتب دکھاتے ہیں۔

## ولی اور نگ آبادی کا تصوف

اردو شاعری کے تنشیلی دور ہی سے تصوف نے اپنا مزاج اور مرتبہ بنائے رکھا۔ ویسے بھی شاعری میں ”تصوف برائے شعر گفتگی خوب است“ کی بارگشت تھی اجنب کے ابتدائی دور میں خاص طور سے کئی علاقے میں حضرت خواجہ بندہ نواز رحمہ اللہ اور آپ کے خلاف اور مریدین و متسلین کے علاوہ گجرات کے بزرگ حضرت عین الدین گنج علم علی چوکام دھنی، محمود ریائی اور بہاء الدین یاجن وغیرہم کے نام اردو شاعری میں تصوف کے مضامین کے اندر اج کے لیے معروف ہیں۔ بعد میں یہ جان عومی حیثیت حاصل کر گیا۔ دراصل تصوف کی تعلیمات میں الہیات کے موضوعات پر گفتگو کی جاتی ہے، مزید اس میں مذہبی، اخلاقی، سماجی اصولوں اور قاعدوں کو افہام و تفہیم کی غرض سے بیان کیا جاتا ہے، جس میں خصوصیت سے دنیا کی بے شانی، بے اعتباری، علاقے سے دوری، صبر و توکل، تواضع و اگسارتی اور انسان دوستی کے جذبات کی ترجمانی ہوتی ہے اور یہ ساری باتیں اصلاح نفس اور غلبہ دین کے زیر اثر ہوتی ہیں۔ دکن میں اور زبان کے اس دور میں تصوف نظم و نثر میں لکھا گیا لیکن تاریخی لحاظ سے سقط یہاں پورا گولکنڈہ کے بعد ایک بار پھر اس جانب توجہ ذکھانی دیتی ہے۔ شعراء کرام چوں کہ اپنے وجہ ان طبع اور دیدہ وری سے اطراف و اکناف کے ماحول کے ترجمان بھی ہوتے ہیں، اس لیے انہوں نے انسانی مسائل اور اس کے حل کے لیے حقیقت اور مجاز کی کیفیت کے ذریعے حالات کو تصحیح اور سمجھانے کی کوشش کی۔ شاید اس کو معرفت بھی کہا جاتا ہے۔ چنانچہ تصوف کا عنصر ہر انسان میں موجود ہوتا ہے اور شاعر تو اپنی علمی سنجیدگی بیکوئی اور اختصاص سے ان حقائق کی پر پڑھ دیتی ہے۔ یقیناً ایسی شاعری میں تصوف نفس اور معرفت کائنات کی صورتیں نظر آئیں گی۔ ولی اور نگ آبادی کا شاعر انہم مزاج بھی صوفیانہ تھا۔ وہ اولیا تصوف سے اصولی طور پر میں کھاتا نظر آتا ہے۔ کلیات ولی کا مطالعہ ان رموز کا بڑی حد تک انکشاف کرتا ہے۔

ولی اور نگ آبادی اردو کا وہ اولین شاعر ہے جو زبان و بیان کے اس ابتدائی دور میں اپنے اسلوب، طرز نگاری، معنی آفرینی اور معیار تھن سے ایک زمانے کو متاثر کرتا ہے۔ قادر الکلامی اس کی خاص صفت ہے جب کہ موضوعات شاعری کی فراوانی بھی اس کو امتیاز سے ہمکنار کرتی ہے۔ ولی کی غزل گوئی خود ولی کی عظمت کی نشاندہی کرتی ہے۔ اس نے کم و بیش ہر صنف تھن میں طبع آزمائی کی لیکن غزل اس کی محبوب صنف تھن رہی۔ ویسے بھی غزل کی بہم گیری، وسعت، مقبولیت ہر دور میں مسلم رہی ہے۔ ولی کی غزل کے اہم پہلو یا شاعر انہم خصوصیت، ارادت و عشق، درد و الم، کیف و سرور، یاں و ہر مال نصیبی، رنج و مسرت پر تفصیلی اظہار کا قرینہ ہیں۔ مولانا احسن مارہوی کے الفاظ میں:

”ولی کو میر و داغ کا ہم عصر سمجھنا چاہیے بلکہ یاد رکھنا چاہیے کہ ولی عہد عالمگیر کا ایسا شاعر تھا، اگر یہ خیال ذہن میں رہے تو ولی کے تربیت کا صحیح اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔“ (کلیات ولی) ولی نے اپنے وقت اور حالات کے مدنظر غزل کو محدود نہ رکھا بلکہ جدت و ندرت سے کام لیا اور عشق یعنی عشق مجازی اور عشق حقیقی کی جانب اشارے کیے، ان کے کلام کے مطالعے سے اس روحانیت کا پتہ چلتا ہے جس سے تصوف مراد لیا جاسکتا ہے۔ ولی اور نگ آبادی کی زندگی کا بڑا حصہ گجرات کی ایک خانقاہ میں گزر اور وہیں ان کی دینی و دنیوی تعلیم ہوئی۔ اس وقت علم و ادب خصوصاً مذہب اسلام کے تحت تصوف کا زیادہ چرچا تھا، ہر طرف صوفیہ کرام کی قدر و منزلت تھی، ولی نے گجرات کے صوفی کامل حضرت شاہ نور الدین صدیقی سہروردی کے دست حق پرست پر بیعت کی تھی اور ان کے پیغمبر شد شاہ و جیہہ الدین رحمہ اللہ کی مدح لکھی۔ مولانا نور الدین صدیقی ابن شیخ احمد صالح احمد آبادی یگانہ روزگار تبحر عالم باعمل تھے۔ آپ کے اساتذہ میں احمد سلیمان احمد آبادی اور ملک فرید الدین احمد آبادی کے اسما شامل ہیں۔ وہ حج و زیارت سے مشرف تھے اور مختلف سلاسل و خانوادوں سے خلافت حاصل کی تھی۔ کوئی ڈیڑھ سو سے زاید چھوٹی بڑی کتابوں کے مصنف تھے جن میں تفسیر کلام اللہ تفسیر ربانی سورہ بقرہ ہزار ایات، حاشیہ بر اوائل تفسیر بیضاوی، شرح صحیح البخاری، شرح فصوص الحکم، شرح مثنوی مولانا روم وغیرہ شامل ہیں۔ ولی اور نگ آبادی کی تربیت و جدان کے لیے یہ ماحول ساز گارثابت ہوا بلکہ ولی کا کلام اس بات کا ثبوت فراہم کرتا ہے کہ صوفیہ کرام کا اصول اعتماد، عشق مجازی اور عشق حقیقی یہاں مختلف روپ میں جلوہ گر ہے۔ ولی نے اس ملک تصوف کو اپنی قادر الکلامی کے ذریعے یوں ظاہر کی ہے:

مش کرائے دل سدا تحرید کی عاشقی ہے ابتدا تو سید کی ترک مت کر گفتگو تفرید کی جس کو لذت ہے تھن کی دید کی

اکرم ﷺ ہی ہے، سیرت رسول سے استنباط ہے۔ رسول اکرم ﷺ نے کلمہ طیبہ کی تشریح یوں فرمائی کہ توحید کا درود اسی کلمہ طیبہ پر ہے کہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ ﷺ صوفیہ کرام کے پاس جملہ اول کو تشرییہ اور دوسرے کو تشبیہ اور پھر انہی دونوں فقروں کو اصطلاحی طور سے متعدد ناموں یا الفاظ سے پکارا گیا مثلاً جم، فرق، عینیت، غیریت حضرت عبدالرحمن جامی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں:

ہمسایہ وہم نشیں وہراہ ہمہ اوست در دلک گدائی و طلس شہمہ ہمہ اوست  
در اجمین فرق، ونهار خانہ جم اللہ ہمہ اوست وہم باللہ ہمہ اوست  
اس غزل پر اہل تصوف کی اصطلاحات سے ناواقف اصحاب یا ظاہر پرست مطالب کے  
سچھنے میں تاسع کا شکار ہو جاتے ہیں جبکہ اہل اللہ یا رہب بمعنی باطنی معنوں سے لطف انداز ہوتے  
ہیں شاید اسی لئے تصوف میں ایک واضح اور عام خیال مجاز اور حقیقت کا بھی مل جاتا ہے اور اسی بنیاد پر عشق مجازی اور عشق حقیقی کا بھی اظہار ہوتا ہے۔

اے ولی عشق ظاہری کے سبب جلوہ شاہد مجازی ہے  
الہی رکھ مجھے تو خاک پا اہل معانی کا کہ کھلتا ہے اسی صحبت سے نسخہ نکتہ دانی کا  
ولی اور نگ آبادی نے شعر کے پردے میں تصوف کی تعلیمات کو بڑی کامیابی سے سمو نے  
کی دانستہ شعوری کوشش کی ہے خصوصیت سے توحید کے بارے میں کہ ان خیالات کی تشریحات  
سے علم تصوف کی اصطلاحات، تواعد، حقائق، اور معارف کی نشاندہی ہوتی ہے اور تقرب خداوندی  
کے نکات کی وضاحت ممکن ہے، جیسے اہل تصوف کے ہاں کلمہ شریعت، لا معبود الا اللہ، کلمہ  
طریقت لا مقصود الا اللہ اسی طرح راہ شریعت کو منزل ناسوت اور منزل طریقت کو ملکوت، ان  
کے علاوہ منزل جبروت اور منزل لا ہوت کے بعد منزل ہاہوت بھی ہے، صوفیہ کرام کے نزدیک یہ  
مدارج و مقامات، سلوک متعلق ہیں اور ان باتوں سے واقفیت کو علم ایقین کہا جاتا ہے اس پر عمل  
پیرا ہونے سے حال اور کیفیت، وجود ان کا حصول ممکن ہے مگر یہ معاملہ بہ جز حق تعالیٰ کے قابل  
وانعام سے جدا نہیں یو تیہ من یشاء واللہ ذوالفضل العظیم، تصوف میں مسئلہ وحدت  
الوجود کے ماننے کے لئے اس علم ایقین کی ضرورت ہو گی یعنی یہ معلوم کریں کہ وجود ایک اور ذات  
دو ہیں، ایک ذات حق اور دوسری مخلوق، خدا کی ذات تو واجب الوجود ہے اور ذات خلق عدم  
قابل وجود اضافی اور اسی کو ممکن الوجود بھی کہتے ہیں، ذات حق ذات واجب الوجود ہونے کے لحاظ  
سے صفات وجود ہی سے ہمیشہ متفہ رہے گی۔ حی علیم کلیم سمعیع بصیر قدیر اور مزید  
یہ سب وجودی صفات ہیں ان کو سبعہ صفات کہا جاتا ہے اب صفات خلق پر تظرفاً لئے جو کہ عدم

ان اشعار میں تحرید، توحید، تفرید بنیادی الفاظ ہیں اور یہ الفاظ ہی تصوف کی تعلیمات کے اشارے ہیں۔

تحرید: کائنات میں ناوید یعنی اضافات کو جھوڑ کر صرف اور صرف خدا کو دیکھنا۔

توحید: استقطال اضافات، نقش و نگار یعنی اپنی خودی اور دوئی کو دور کر کے حق ہی کا معانیہ کرنا۔

تفرید: غیر حق کو نظر سے دور کرنا اور حق کو حق سے دیکھنا، اس ضمن میں مشہور قول من عرف نفسہ فقد عرف ربہ اور پھر دوسری بات یہ ہے کہ تفکر و افی آیات اللہ یعنی اس کو دیکھنے کے لئے اپنی ہستی کو فنا کرنا ضروری ہے۔ مشہور حدیث احسان جس میں جب ریل علیہ السلام نے صحابہ کرام کے مجمع میں نبی کریم سے ایک نوادرد کی شکل و صورت میں دین کے بارے میں سوالات کیے اور آپ رسالت مآب ﷺ نے اس کے جوابات مرحمت فرمائے تھے۔

ترجمہ: مجھے یا رسول اللہ ﷺ احسان کے بارے میں بتالیے، فرمایا رسول اللہ ﷺ نے کہ اللہ کی عبادت یوں کرو گو یا تم اس کو دیکھ رہے ہو اور اگر ایسا نہ ہو سکے تو یقین کرو کہ وہ تو تمہیں دیکھ رہا ہے (متفق علیہ ریاض الصالحین بحوالہ مسلم شریف) و یہ بھی اسلامی تصوف حق تعالیٰ کی نعمتوں کی ان دو بڑی قسموں (ظاہری اور باطنی) کے حصول کے طریقہ کو بتلاتا ہے۔ صوفیہ کرام کے عقیدے کے مطابق اللہ کے دین کے دوزخ ہیں، ایک انسان کے ظاہری اعمال جسے شریعت کہتے ہیں اور دوسرے پہلو انسان کے باطنی اعمال جو طریقہ، حقیقت و معرفت کا مجھوں ہے اور ان کا سرچشمہ قرآن مجید، سیرت رسول پاک ہے۔ علا اور حق کا اجماع ہے اولیا اللہ انہی تعلیمات کے پابند ہیں چونکہ اپنے طریقہ عمل کی وضاحت کے لئے کبھی کبھی شعروادب کو بھی استعمال کرتے تھے اس لئے اسلامی تعلیمات سے شعروادب بڑی حد تک ہم آہنگ ہو گیا اور ان بزرگوں سے وابستہ افراد ہیں اکثر موزوں طبائع رکھتے تھے، شاعری میں الہیات کے مضمایں کو جگہ دینے لگے، ولی اور نگ آبادی کے ہاں بھی الہی اسلامی معلومات اور مذہبی دلچسپی نیز صحبت بزرگاں کے اثرات نمایاں ہیں جیسے تصوف کے مسئلہ وحدت الوجود یا پھر مسئلہ اوست اور ہمہ اوست کی وضاحت یوں کی ہے: <sup>بع</sup>

عیاں ہے ہر طرف عالم میں حسن بے حجاب اس کا

بغیر از دیدہ حیران نہیں جگ میں نقاب اس کا

ہوا ہے مجھ کو شمع بزم یک رنگی سوں یوں روشن

کہ ہر ذرے اپر تاپاں ہے دام آن قتاب اس کا

اسی طرح تصوف میں علم لدنی کا فیض بھی بڑا اہم مانا گیا ہے اور یہ فیضان رسول

ہے، قرآنی ایات اس بات کی بھی گواہ ہیں کہ اللہ اپنے اولیاء کے اوصاف حمیدہ یوں بیان کرتا ہے،  
الا ان اولیاء اللہ لا خوف علیم ولا هم يحزنون (سورہ یونس) ولی بجا طور پر اپنے کلام  
میں نہایت اخلاص سے توحید اور رسالت کی تفصیلات کو پیش کیا، الفاظ کی موزونیت رنگ و آہنگ  
اصطلاحات، رموز و اسرار، عشق مجازی و عشق حقیقی کے ساتھ ساتھ تصوف کے خاص منازل ناسوت  
ملکوت و جبروت کو بڑی شرح و بسط کے ساتھ بتالیا ہے۔

مدت کے بعد آج کیا جوں ادا سوں بات  
کھلنے سوں اس لباس کے ہوئی حل مشکلات  
ظلمات سوں نکل کے جہاں میں عیاں رہے  
گر حکم یوے لب سوں ترے پشمہ حیات  
تب سوں اٹھا ہے دل سوں مرے غیر کا خیال  
ترا خیال جب سوں ہے مرے سنگات  
اس وقت مجھ کوں عیش دو عالم ملے ولی  
جس وقت بے جا بکروں پیو سنگات بات

یوں تو ولی کی رنگ شاعری میں تغزل کی جلوہ آرائیاں نظر آتی ہیں لیکن یہ بھی صحیح ہے کہ اس  
تغزل کے پردے میں تصوف کی چاشنی محسوس کی جا سکتی ہے، ولی کی مشہور غزل میں بظاہر عشق  
مجازی کی جھلکیاں دکھائی دیتی ہیں مگر پیاطن عشق حقیقی کی صورتیں نظر آتی ہیں یہاں صرف اشعار کا  
اندر اج کیا جاتا ہے تشریحات کا کوئی موقع نہیں۔

ٹک مہر کے پانی سوں یہ آگ بجھاتی جا  
مت غصے کے شعلے سوں جلتے کوں جلاتی جا  
تیجھ ککھ کی پرستش میں گئی عمری ساری  
اے بہت کے پچن ہاری اس بات کو بچاتی جا  
تجھ عشق میں جل جل کر سب تن کو کیا کا جل  
یہ روشنی افزاء ہے آنکھوں میں لگاتی جا  
اس رین اندھیری میں مت بھول پڑوں تک سوں  
ٹک پاؤں کے بچھوؤں کی آواز سناتی جا  
تجھ گھر کی طرف، سند ر آتا ہے ولی دائم  
مشتاق ہے درشن کا ٹک درس دکھاتی جا  
اصل بات یہ ہے کہ تصوف میں عشق ہی پر زیادہ زور دیا جاتا ہے اور اس عشق کے بارے  
میں عارفین، اہل اللہ نے جو کلمات کئے ہیں وہ بجائے خود ایک علحدہ عنوان ہے، مولانا رون نے  
عشق کے متعلق ایک بے مثال شعر کہا ہے، جب کہ علامہ اقبال نے تو عشق ہی کی بنیاد پر اپنے کلام  
کو آفیتی حیثیت دیدی مولانا روی فرماتے ہیں:

اے طبیب جملہ علت ہائے ما  
شاد باش اے عشق خود سو دائے ما

قابل وجود ہونے کی وجہ سے اسی قسم کے صفات کی حامل ہے ملاحتی علیم کلیم کے مقابل  
میت جاہل اور اکبم وغیرہ گویا صفت اور موصوف کی گفتگو لازم و ملزم ہے۔ مولانا جلال الدین  
روی فرماتے ہیں:

جملہ معشوق است و عاشق پرده زندہ معشوق است و عاشق مردہ

مطلوب یہ کہ سوائے ذات حق سب کوزوال اور موت ہے مزید سوائے وجود خداوندی دنیا کی  
کوئی شی بذات خود موجود نہیں اور ذات خلق ایک رمز کی صورت سے ذات حق کی پرده دری کر رہی  
ہے۔ ولی اور نگ آبادی نے حضرت شاہ نور الدین صدیقی رحمہ اللہ سہروردی کی فیض صحبت سے بہرہ  
مندر ہے اور تصوف کی انہی تعلیمات کے اکھاں و نہیں کام انجام دیا۔

بے جز رنگین ادا، دو بے سوں متل اگر مشتاق ہے تو رنگ و رس کا  
ولی کوں ٹک دکھا صورت اپس کی کھڑا ہے منتظر تیرے درس کا

شاعری میں وضاحتوں سے زیادہ اشارات و کنایات ہی سے کام لیا جاتا ہے صورت دیگر وہ  
بات بیانیہ سے جدا نہ ہوگی، اور پھر تصوف میں تو اسرار ہی اسرار ہے اس رنگ میں جس قدر ڈو بے  
رہیں اتنا ہی مزاج آشنا کا حصول ممکن ہے، ولی اور نگ آبادی اس غزل میں قلب یادل سے  
رجوع ہوتے ہیں اور دل کی عظمت و رفتہ کا کون قائل نہیں کیونکہ دل کے بارے میں کسی عارف کا  
کہنا ہے:

دل چہ باشد مطلع انوار حق دل چہ باشد منع انوار حق

ولی اور نگ آبادی کہتے ہیں:

کہتا ہے ولی دل ستی اومصرعہ رنگین ہے یاد تری مجھ کو سب راحت جاں کا  
عیاں کر دل آپر راز طریقت سینے پر کھول دے باب حقیقت  
الہی دل اپر دے عشق کا داغ یقین کے نین میں سٹ کمل مازاغ

ولی اور نگ آبادی فی الواقعی اسم بمسکی تھے، عربی لغات کے لحاظ سے ولی کا لفظ کئی معنی رکھتا  
ہے جیسے کار ساز، تالع، مطلع، وارث، نگراں، دوست اور مددگار ان تمام معنوں میں محبت اور قربت  
کے مفہوم کو دیکھا جا سکتا ہے قرآن اور احادیث میں ولی اور اولیاء کے الفاظ کا استعمال جامع  
اصطلاح کے لیٹر ہوا ہے قرآن میں اس کی چار صورتیں ملتی ہیں (۱) اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کا ولی  
ہے (۲) اللہ کے مومن بندے اس کے اولیاء ہیں (۳) شیطان کافروں اور مشرکوں کا ولی ہے  
(۴) کافر اور مشرک شیطان کے اولیاء ہیں، تصوف میں اللہ کے مومنین کا تصور نمایاں ہو گا یعنی اللہ  
کے دوست احمد، اللہ کی رحمت ان کے قریب ہے وہی ان کا کار ساز و مددگار ان کا رفیق و مگراں

رات کو آؤں اگر تری گلی میں اے جیبیب زیور لب ذکر سجان الذی اسری کروں  
اسی طرح رسول مقبول ﷺ کے القاب یسین و طواضی و ایل واشمس وغیرہ کے بارے  
میں لکھتے ہیں:

یسین و طواضی نازل ہوئے تجوہ شان میں  
وایل اور اشمس ہے تجوہ زلف مکھ کے درمیاں

آخر میں ولی کے چند ایسے اشعار درج کئے جاتے ہیں جو خالصاً تصوف و عرفان کی  
اصطلاحات سے تعلق ہیں۔

خود فنا ہو کے ذات میں ملتا یہ تماشہ حباب میں دیکھا  
ہوا ترے خیالاں سے سراپا مرا دل مثل فانوس خیال  
عشق میں لازم ہے اول ذات کو فانی کرے  
ہوفنا فی اللہ دائم یاد یزدانی کرے  
جسے عشق کا زخم کاری گلے ہے اسے زندگی کیوں نہ بھاری گلے ہے  
آتش عشق نے بہتوں کا کیا خانہ خراب آگ دریا کو گلی اس کا بجھانا مشکل

۵۰۰

علامہ اقبال کہتے ہیں:  
عقل و دل و نگاہ کا مرشد اولیں ہے عشق عشق نہ ہوتی یہ جہاں بکندا تصورات  
ولی اور نگاہ آبادی نے اپنی قادر الکلامی طبائی سے جہاں میدان شاعری میں اپنا کمال دکھایا  
و ہیں انہوں نے تصوف کے مضامین کے ذریعے اہل ایمان و یقین کو جذبہ صادق مزاج  
عشق (مجازی و حقیقی) سے آگاہ و باخبر کیا ہے شاید اسی وجہ سے ولی کے بارے میں کہا گیا ہے  
ولی پر جو خن لاؤے اسے شیطان کہتے ہیں

اور خود ولی کو بھی اپنی عظمت و بزرگی کا اندازہ تھا، طبعاً ولی خود دار، صاحب صبر و شکر، تسلیم  
ورضا کے پیغمبر، شان و شوکت سے دور، نام و نمود، خوشامد و تمیل کے عادی نہ تھے اور یہ ساری باتیں  
ایک صوفی، صافی شخصیت کی ترجیحی کرتی ہیں، مزید ولی کا کلام بھی اسی کی نمائندگی کرتا ہے چند  
اشعار دیکھیں۔

اسباب جہاں سے ہوں بیزار اس قدر بن تیل اور بتی روشن چراغ میرا  
نہ پاوے دین کی لذت جسے دنیا کی ہے خواہش

قفل ہے لذت دنیا حقیقت کے خزانے کا  
پایا ہے جو کوئی دولت فقر مشرقاً نہیں سکندر کا  
پھکلی گلے اس کو شان دولت چاکھیا جو مزا قلندر کا

عبارت مختصر: ولی اور نگاہ آبادی کے کلام میں تصوف کے بنیادی نکات کے ساتھ و سعی  
مشربی کے بھی نظارے ملتے ہیں، وہ خالصانہ ہی قوہ اور تحدید پسندی کے خلاف ہیں، فرقہ بندی  
اوہام پرستی اور تعصّب و عجب سے ولی اگر یہ کرتے ہیں رسول اللہ ﷺ سے پچی محبت رکھتے ہیں آپ  
کی شان اقدس میں جوش و ولہ کے ساتھ نقیبہ قصیدہ اور مشتوی بھی لکھی اور یہ دلیل ہے اسلامی  
تصوف کی۔ کہتے ہیں:

محمد وہ کہ جس کے حق میں لولاک کہا ہے خالق املاک و افلالک

اسی کا ذکر ہے، اے جان مومن اسی کی یاد اطمینان مومن  
ہوا جو کوئی اس گل سوں معطر رہا وہ مست ہوتا روزِ مختصر

الحاصل، ولی ایک صاحب سوز و گداز محبت کے رسیا، اسلامی نقش کے دلدادہ، تصوف کے  
حامل شاعر تھے ان کے ہاں اسلامی معلومات کا قابلِ رشک ذخیرہ ملتا ہے تبھی تو ان کے کلام میں  
قرآن حکیم اور احادیث کے کافی اشارے ملتے ہیں جیسے واقعہ میراج الجہوی سے متعلق قرآنی آیات  
کا استعمال دیکھئے۔

## مولانا جلال الدین رومی - عظیم فلسفی اور صوفی شاعر

رمز عرفان و سرود آگہی اضطراب دل، وفورِ تشکی  
انچہ از حاصل فراتی دوست شد می بسازد اپیاتِ مثنوی  
رقص جلوه خش بربا می کند  
خاک کویش چہ تماشہ می کند  
**مثنوی معنوی اور رموز عرفانی**

عشق ہی سے ہے تصوّف کی نمود وہ نہیں تو یہ نمازِ بے سجود  
ہے تصوّف، عشق کا وہ راستہ کیف پُرور ہے جہاں ہر حادثہ  
لیتا ہے درسِ یقین جس سے گماں  
ہے تصوّف، عشق کا ایسا بیان  
ہر تصور ہے بیان کا باضبو  
بے نیازِ چارہ گر ہے چارہ جو  
آستان کا ناز ہے پائے جیں  
ہے گذرگاہِ جمال دوست بھی  
بزخ بالاتر ہے شوق دید کی  
اشتیاقِ ولی ہے فصلِ بہار  
ذکر ہے محبوب کا اُس کی نماز  
کچھ بھی ہے عشق کی وادی کا نور  
ہے تصوّف قلبِ صوفی کا گداز  
اک مفلّر، صوفی و شاعر بڑے  
مولوی معنوی، رومی کہیں  
غایتِ ہستی سے وہ تھا باخبر  
فکر کا مرکز، اساسِ شاعری

دانش و دانائی کے گلشن یہی  
بن گئی ہے مثنوی معنوی  
شوق جلوہ طور سامان ہو گیا  
ہے طلب کی راہ کا سعیں نشان  
پر ہے پیغامِ حیاتِ دانی  
اہلِ دل کے واسطے پر کیا نہیں  
وادیِ ایمن اگر، موسیٰ بھی ہے  
سماگرِ توحید کا نشہ بھی ہے  
شوقِ دید و شاپدِ معنی بھی ہے  
کچھِ جمالی دوست کا چرچا بھی ہے  
ہے اگر حسن چمن، صحراء بھی ہے  
عشقی ہے سامان مگر تہا بھی ہے  
دل کو اس آزار کا سودا بھی ہے  
مقصدِ روی نہیں ہے شاعری  
یہ چراغِ رشد کی ہے کہکشاں  
علمِ توحید و رسالت کے چراغ  
نیچائے کیمیا جیسے نکات  
رخِ فرقہ بھی جہاں لطفِ حضور  
مثنوی کی ساری محشر خیزیاں  
یوں کیا ہے شرح عرفانی امور  
بن گئی جو بے قراروں کا قرار  
موجِ دریا کو روانی مل گئی  
جس کی زد میں ہیں نظامِ دو جہاں  
ہوتی ہد فصلِ من کجلِ الورید  
جس سے ہو آتش کدھ بھی گلتاں  
عشقی سادہ لوح کی معصومیاں  
طور پر ہو گا تماشا پھر کوئی

اُس کے فکر و فن کے تھے مخزن یہی  
مردِ حق آگاہ کی نکتہ رسی  
سوزِ دل ہی، رمزِ عرفان ہو گیا  
ایک عارف کا یہ عرفانی بیان  
یہ نہیں گرچہ عصائے موسوی  
اس میں اعجازِ یہ بیضا نہیں  
شوقِ نظرِ بھی ہے جلوہ بھی ہے  
مثیلِ درسِ معنوی قصہ بھی ہے  
اکتسابِ دیدہ بینا بھی ہے  
اس میں خونِ دل کا کچھِ حصہ بھی ہے  
کچھِ متاعِ عشق کا دعویٰ بھی ہے  
عقل کا گرچہ فسولِ ٹوٹا بھی ہے  
جو کسی کے عشق میں ہوتا بھی ہے  
ڈھونڈنے مت اس میں لطفِ دلبری  
شمعِ راہِ عارفان و سالاں  
ضوفشاں، درسِ ہدایت کے چراغ  
کاہشِ ہستی سے حاصل ہو نجات  
وہ حقیقت کے تصوّر کا وفور  
عشق سے پیدا شدہ سرمستیاں  
بن گئی ہیں دوریاں وجہِ سرور  
ہے رموزِ عشق کی ایسی بہار  
سوزِ دل کو کامرانی مل گئی  
عشق نے پالی خلائے بیکار  
خُن اقربِ قرب کی جب ہو کلید  
ایسے گنتوں کا ہے کچھ اس میں بیان  
عقل کی کچھ ہیں اگر ہشیاریاں  
آشیاں کو پھر طلب ہے برق کی

☆☆☆

مثنوی جن سے ہے گنج بے بہا  
وہ خزانہ، وہ دُرِّی کیتا ہے کیا  
گوہر حکمت پہ بھی ڈالیں نظر  
زینہ رفت پہ بھی ڈالیں نظر  
کہتے جن کو زندگی کے رہ نما  
لیں ذرا اُن پہلوؤں کا جائزہ  
مردِ کامل کی رفاقت مر جا  
جتنجئے عارفین و کاملین  
ہے یہی وجہِ سکون قلب بھی  
اہلِ حق گوشہ شیش ہوں کس لئے  
دوستی و دید و مصلِ باہمی  
کرتی ہیں اخلاق کو آراستہ  
نور سے ہو جاتا ہے روشن وجود  
جس میں ہے کچھ خود پرستی و غرور  
یہ رہ انسان کی ہے وہ تیرگی  
صوفیوں میں یہ صفت ہے لازمی  
ہو نہ تاکہ مادیت کا شکار  
جو رہے آلاش دنیا سے دور  
خوئے غور و فکر، وصفِ خامشی  
خود ستائی، خود نمائی کا شکار  
صوفیوں کو کہتے اہلِ راز بھی  
گفت پیغمبر کہ ہر کو ہر ز نہفت  
چوں کہ اسرارت نہاں در دل شود  
خصلت بد ہے نمائش اور ریا  
ہے حضورِ قلب وہ دولت بڑی  
ہر نبی و ہر ولی را مسلکی است  
طالبِ حق کچھ تعصب نہ رکھے  
خود کو رکھے کم نگاہی سے وہ دور  
ہو ہمہ مشرب طریق زندگی  
خود مفادی سے نہ ہو رسو و خوار  
اُس کو وقتِ مرگ حاصل ہو سرور  
ایک ساکِ کے لئے ہے لازمی  
جاہل و کم ظرف میں ہوتا شمار  
راز پوشی اُن کا وصفِ لازمی  
زود گردد بامرادِ خویش جفت  
آں مرادت زود تر حاصل شود  
مرد ہے، قابو میں دل جس کا رہا  
ہر عمل کو جو باتی خیر ہی  
لیک پاچن می برد جملہ یکی است  
اپنے مقصد کے لئے سب سے ملے  
کیوں عمل ہی خاص ہو وجہ سرور  
سارے مذہب کا ہے مقصد حق رسی

عشق کا شیوه نہیں ہے اختیاط زد پہ طوفاں کی چراغی کم بساط  
اصل مرکز ہی سے دوری روح کی نالہ نے کا سبب بھی ہے بنی  
وصل مبدأ کی ہمہ دم آرزو پھرتا ہے مجبور انساں، کو بہ کو  
ہر کسی کو دور ماند از اصلِ خویش باز جوید روزگارِ وصل خویش  
شاعری اُس کی نہیں ہے ساری اس سے پہلے صوفیانہ مثنوی  
مثنوی گو کچھ بڑے تھے سامنے تھی عقیدت بھی بہت ان کے لئے  
عارفانہ فکر ہے کچھ اور ہی رشد و عظم و پند کا دفتر کھلا  
یعنی ہشیاری کا پہلو ہے نہاں کرلیا تاثیر نے کرنا جو تھا  
طابرِ فن کے جلے بھی بال و پر جس کو جائی نے ہے دادِ خوب دی  
”ہستِ قرآن در زبانِ پہلوی“  
اللہ اللہ اس کا منصب مرتبہ  
ایک ہیں گر دیکھئے بھی غور سے  
فن پہ اک مصروف اس کا یوں رہا  
اس کو مت کہہ شیشہ سازی کے لئے  
خود ہی ظاہر کر دیا روی نے راز  
گویدم مندیش جز دیدارِ من  
تاکہ بے ایں ہر سہ با تو دم زنم  
علم و عرفان و سرود آہی  
میں شمع رہ نما و راہ بر  
اہل دل اور صوفیوں کے ہاتھ پر  
یہ ہے اہل درد کا گنج گرائ  
یہ حرم شوق کا بابُ السلام  
سر بکف عاشق کا خود رفتہ کلام  
بزم میں جیسے تماشہ کر گئی  
مثنوی ہے اک مرقع دلکشا  
عشقِ محشرِ خیز کے اسرار کا

الغرض یہ مثنوی مولوی گوہر عرفان سے ہے گویا بھری اور وظیفہ نفس کی اصلاح کا اس میں ہے جہد و عمل کا فلسفہ ذات کی عرفان کی یہ تدریس بھی حکم رب ہے اور یہ تعلیم رسول زندگی کرنے کے کچھ زریں اصول سارے گوہر بیش قیمت ہے بہا آئینہ، شاعر کے سوز و ساز کا

۰۰۰

امتیاز و فرق ان کے درمیاں ہے عمل اک نامناسب بے گماں ایک ہے منزل، مگر راہیں جُدا ہے بہالت، اختلاف مذہبی ظاہر و باطن کا فرق انسان کے ہے وہ طاقت اتحاد باہمی افتراق باہمی گر دور ہو ایسا ممکن ہے بشرط حق رسی ڈالیں گر اشیائے عالم پر نظر درمیاں ان کے نہیں ہے اختلاف سب کے سب مامور اپنے کام پر اس میں جیسا درسِ عبرت ہے چھپا دوسروں کو سمجھے اچھا گر کوئی بد نہاد اوروں کو بد ہیں جانتے ہو سیہہ شیشه کسی کی آنکھ پر پیش چشمتِ داشتی شیشه کبود بے تعلق کوئی دنیا سے رہے دنیا اور اُس کے لوازم سے حیات ہے وسیلے کہتے ہیں دنیا جسے کچھ بھروسہ ہو نہ اپنے علم پر ورنہ ہوگا خود پسندوں میں شمار ایسی علت سے رہے صوفی بچا ہونہ کچھ ذات و صفت کا بھی غرور جہد پیام، عزم ہی سے کام لے با مشقت ہی معاش حاصل کرے سعی پیام سے ہے روشن زندگی گفت پیغمبر باواز بلند گر توکل می کنی در کارکن

## آئینہ حیات

### حضرت خواجہ ابوسعید ابوالخیر

نام: فضل اللہ بن ابوالخیر محمد بن احمد  
عوف: خواجہ ابوسعید ابوالخیر

لقب: سلطان طریقت، خاتم المشائخ، فانی مطلق، باقی برحق  
ولادت: محرم الحرام، ۳۵۵ھ میہنہ (خراسان)

اساتذہ و مشائخ: ابو عبد اللہ الحضری، ابو بکر قفال مروزی، ابو علی زاہد بن احمد، پیر ابوالفضل حسن سرخی، عبدالرحمن سلمی، ابوالعباس قصاب آملی  
کمالات: صوفی، واعظ، شاعر، فقیہ، محدث  
فقیہ مسلک: شافعی

خوھہ خلافت: پیر ابوالفضل حسن سرخی، شیخ ابوالعباس قصاب آملی، شیخ عبدالرحمن سلمی  
تلامذہ و خدام: خواجہ ابو طاہر سعید، حسن مودب، عمران عبدالکریم، خواجہ ابوالحی ابوبکر مکرم، خواجہ ابو القاسم زراد، خواجہ ابو بکر مودب، احمد جام زندہ پیل (روحانی)

دعوتوی اور اصلاحی کارنامے: عقائد و اخلاق کی اصلاح - علماء مشائخ کی روحانی اصلاح -  
محافل و عظیں کا انعقاد - سالکین کی تربیت - سنت نبوی کی اشاعت - اسرار شریعت پر گفتگو - وعظ کی  
تاثیر سے آہ و بکا - ہزاروں لوگوں کی توبہ - غیر مسلموں کے درمیان تبلیغ اسلام وغیرہ۔

تصنیفات: (۱) اسرار التوحید فی مقامات الشیخ ابی سعید (حالات، ملفوظات و مواتع نظر کا مجموعہ) (۲) رباعیات ابوالخیر

ہم عصر علماء مشائخ: (۱) شیخ ابوحسن خرقانی (۲) شیخ ابوالقاسم گرگانی (۳) امام عبدالکریم ابو

## زاویہ

خواجہ ابوسعید ابوالخیر کی شخصیت اور فن پر خصوصی گوشہ

القاسم قشیری (۳) امام الحرمین ابوالمعالی جوینی (۵) شیخ ابوالعلی فارمدی طوی (۶) شیخ ابوالعلی سینا (۷)  
امام قاضی عیاض مالکی سرسی (۸) استاذ ابوالعلی دقاق قدس است اسرارہم  
وفات: ۱۸ ربیعہ الاول ۱۴۲۸ھ

امام الدین سعیدی

## شیخ ابوسعید ابوالخیر قدس سرہ: شخصیت اور کارنامے

### ولادت و مکونت

بمقام میہنہ ماہ محرم الحرام ۷۳۵ھ میں آپ کی ولادت باسعادت ہوئی۔ خزینۃ الاصفیاء میں  
بھی یہی تاریخ مذکور ہے۔

### نام و نسب

ابوسعید فضل اللہ بن ابوالخیر محمد بن احمد میہنی نفات الانس میں مولانا جامی قدس سرہ فرماتے ہیں۔  
آپ کا نام فضل اللہ بن ابی الخیر ہے۔ خزینۃ الاصفیاء میں بھی یہی مذکور ہے۔

### تعلیم و تربیت

استاد ابو محمد عنازی جو نہایت تقوی شعرا و اخراج انسان کے مشہور قراء میں سے تھے سے آپ  
نے قرآن پڑھنا سیکھا اس کے بعد علوم عالیہ کے لیے آپ نے مختلف شہروں اور قصبوں کی خاک  
چھانی اور وقت کے بلند پایہ ائمہ فن سے الگ الگ علوم و فنون میں کمال پیدا کیا۔ آپ کے پوتے  
حضرت محمد بن منور کے بقول علوم شرعیہ کی تیکیل میہنہ، مرو، سرخ میں ہوئی جہاں درج ذیل ائمہ فن  
کی شاگردی اختیار کی:

(۱) پانچ سال سر زمین مرو میں امام وقت مفتی عصر امام ابو عبد اللہ الحضری کی خدمت میں رہ  
کر علم فقہ میں درک و کمال حاصل کیا۔

(۲) حضرت ابو عبد اللہ الحضری کی وفات کے بعد امام ابو بکر قفال مروزی کی صحبت میں  
آکر پھر پانچ سال علم فقہ کی باقی جزیئات پر مہارت حاصل کی۔ گویا آپ نے صرف علم فقہ کی  
تحصیل میں دس سال صرف کیے۔

(۳) سرخ میں حضرت ابوالعلی زاہد بن احمد کی خدمت میں حاضری دی جو بیک وقت مایہ ناز

دعوت پر بابو ابوالخیر سماع کے لیے جانے لگے تو شیخ ابوسعید کی والدہ محترمہ نے آپ سے گزارش کی کہ اگر ابوسعید کو بھی آپ اپنے ہمراہ لے جاتے تو بہت ہی بہتر ہوتا تاکہ مغل میں موجود اعلیٰ مقام درویشوں کی نگاہ اس پر پڑ جائے چنانچہ آپ نے حضرت شیخ ابوسعید کو بھی اپنے ہمراہ لے لیا جب سماع شروع ہوا اور قول نے درج ذیل اشعار پڑھے

ایں عشق عطاے درویشانت خود را کشتن ولایت ایشانت

دینار و درہم نہ زینت مردان است جان کرہ شار کا مردان است  
تو درویشوں پر ایک عجیب کیفیت طاری ہوئی اور وہ پوری شب اس رباعی پر رقص کرتے رہے اشعار کی تکرار سے شیخ کو وہ اشعار از بر ہو گئے، جب گھر واپس آئے تو آپ نے اپنے والد گرامی سے پوچھا کہ ابا جان: وہ اشعار جن کو سننے کے بعد درویشوں پر ایک زبردست کیفیت طاری ہو گئی تھی ذرا مجھے بھی ان کا مطلب بتا دیجیے، اس پر والد محترم نے فرمایا خاموش! تمہیں اس کے معنی و مطلب سے کیا غرض، ابھی تم اس کا مفہوم نہیں سمجھ سکتے۔ بعدہ جب شیخ کی حالت خود اس درج پر پہنچ گئی اور والد محترم وفات پا چکے تو اکثر درمیان گفتگو آپ ان اشعار کو پڑھتے اور فرماتے کہ اگر آج بابو ابوالخیر باحیات ہوتے تو میں انہیں بتاتا کہ خود ہی نہیں معلوم کہ ان اشعار کا مطلب کیا ہے۔

### تمکملہ سلکوں اور بیعت و خلافت

یوں تو آپ نے ایام طفویلیت ہی سے ریاضت و مجاہدہ کا آغاز کر دیا تھا مگر کسی شیخ کی صحبت میں رہ کر باضابطہ ترکیہ نفس کا آغاز اس وقت کیا جب آپ پیر ابوالفضل حسن کی خدمت میں پہنچے، آپ کی ارادت انہیں سے قائم ہوئی، حضرت پیر ابوالفضل حسن نے آپ کو ریاضت و مجاہدات کے مختلف مراحل سے گزر کر خرقہ خلافت سے سرفراز فرمایا۔ واضح رہے کہ خرقہ خلافت کے سلسلہ میں دور و ایتیں ہیں ضعیف روایت کے مطابق پیر ابوالفضل حسن نے اپنی حیات میں خرقہ عطا کیا تھا اور مہینہ روانہ ہونے کا حکم فرمایا تھا۔

جب کہ دوسری روایت جو درست روایت کی جاتی ہے، اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ آپ کو پیر ابوالفضل نے اپنی حیات میں خرقہ خلافت نہیں دیا بلکہ آپ کی وفات کے بعد شیخ ابوسعید ابو عبد الرحمن سلمی کی پارگاہ میں آگئے اور تھوڑے دنوں کے بعد ان کے ہاتھ سے خرقہ عطا ہوا۔

آپ کا شجرہ طریقت جو پیر ابوالفضل سے ثابت ہے وہ یوں ہے:

(۱) شیخ ابوسعید ابوالخیر قدس سرہ، (۲) شیخ ابوالفضل حسن سرخی قدس سرہ، (۳) شیخ ابونصر سراج المعرفہ بہ طاوس الفقراء قدس سرہ، (۴) شیخ ابو محمد عبد اللہ بن محمد المرعش بغدادی قدس سرہ

محدث، مفسر، اور اصولی تھے شیخ ابوسعید نے ان سے مختلف اوقات میں تینوں میں علوم و فنون پر دسترس حاصل کی یعنی حدیث، تفسیر، اصول۔ صاحب کشف الحجج بحضرت داتا شیخ بخش علی ہجویری قدس سرہ آپ کے ابتدائی احوال کا تذکرہ فرماتے ہوئے رقم طراز ہیں:

آپ کا ابتدائی حال یہ ہے کہ آپ میہنہ سے تحصیل علم کے لیے سرخ آئے اور حضرت بعلی زادہ کی درس میں بیٹھے، آپ ان سے ایک دن میں تین دن کا درس لیتے تھے، اور تین دن عبادت میں گزارتے آپ کے استاد نے آپ کے رشد کا یہ حال دیکھا تو تعظیم و تکریم میں اضافہ کر دیا،  
**تفسی کلمات**

حضرت داتا شیخ بخش علی ہجویری ان کے فضل و مقام کو وادا شکاف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ائمہ متاخرین، شہنشاہ محبیں، ملک امملوک حضرت ابوسعید فضل اللہ بن محمد میہنی قدس سرہ ہیں، جو سلطان وقت اور جمال طریقت تھے۔ تمام لوگ آپ کے سخن تھے کچھ آپ کے دیدار جمال سے اور کچھ عقیدت سے اور کچھ قوت حال سے، آپ علوم و فنون میں دسترس اور نرمائی شان رکھتے تھے، اسرار الہی سے مشرف حضرات میں آپ کا مرتبہ بلند تھا، علاوہ ازیں آپ کی نشانیاں اور برائیں بکثرت ہیں۔

اسرار التوحید فی مقامات التوحید میں آپ کا تعارف کچھ اس طرح ہے: ”از مشاہیر عرفا و محدثین اولیٰ قرن پنجم ہجری وازن انشر ان اندیشہ وحدت وجود رخراسان است“

ترجمہ: آپ کا شمار پانچویں صدی ہجری کے اولیٰ دور میں مشہور عارفوں اور محدثوں میں ہوتا ہے نیز سر زمین خراسان میں نظریہ وحدت الوجود کے حامیان اور ناشرین میں ہیں۔

صاحب فتحات الانس حضرت مولانا جامی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: آپ سلطان وقت، اہل طریقت کے جمال اور مشرف القلوب تھا آپ کے زمانے میں تمام مشائخ وقت آپ کے گرد ویدہ تھے۔ خرزیۃ الاصفیاء میں آپ کا تذکرہ یوں ہے: مقتداۓ وقت و پیشوائے اہل طریقت بود و صاحب علوم ظاہر و باطن و مشرف القلوب وہمہ اہل زمامہ مخزوے بودند،

آپ کی عظمت و جلالت اس سے بھی ظاہر ہوتی ہے کہ آپ کے احوال و اقوال کا تذکرہ متعدد بار سلطان المشائخ خواجہ نظام الدین اولیاء قدس سرہ کی زبان حق بیان سے ہوا جیسا کہ آپ کے ماقولات مبارکہ میں مذکور ہے۔

ایام طفویلیت کا ایک دلچسپ واقعہ آپ کے والد محترم بابو ابوالخیر چونکہ صوفی نواز اور سماع کے نہایت ہی دل دادہ تھا اس لیے درویش حضرات اکثر اپنی محفلوں میں آپ کو مدعو کرتے تھے۔ ایک شب اسی طرح درویشوں کی

خریزتہ الاصفیاء میں مذکور ہے کہ شیخ ابوالفضل بن حسن سرخی سے آپ کو نسبت ارادت تھی۔  
بقیہ وہ حضرات جن سے آپ کو خرقہ عطا ہوئے وہ پیر خرقہ کی فہرست میں آتے ہیں۔  
پیر ابوالفضل حسن سرخی قدس سرہ سے ارادت کیسے قائم ہوئی، اس ضمن میں صاحب کشف  
المحجوب ایک واقعہ نقل فرماتے ہیں کہ ایک روز شیخ ابوسعید ندی کے کنارے جا رہے تھے کہ شیخ  
ابوالفضل حسن قدس سرہ سامنے آگئے اور فرمایا کہ اے ابوسعید! تیرا راستہ نہیں جس پر تو چل رہا  
ہے۔ اپنے راستہ پر چل چنانچہ شیخ ابوسعید نے انہیں سے رشیۃ طریقت استوار کر لیا اور وہاں سے  
اپنی جگہ تشریف لے آئے پھر ریاضت و مجاہدہ میں مشغول ہو گئے، یہاں تک کہ حق تعالیٰ نے آپ  
پر ہدایت کا دروازہ کھول دیا اور اعلیٰ درجہ پر فائز کیا۔

نفحات الانس اور اسرار التوحید میں متفقہ طور پر اس ضمن میں یہ حکایت درج ہے:  
شیخ ابوسعید فرماتے ہیں کہ میں سرخ جارہا تھا، شہر کے اطراف میں راکھ کا ایک تو اتحا جہاں  
لقمان مجنوں بیٹھے ہوئے تھے۔ میں نے ان کے پاس جانا چاہا، اس لیے میں اس ٹیلے پر چڑھ  
گیا، دیکھا کہ وہ اپنی پوستین میں پونڈ لگا رہے ہیں جب وہ ہیونڈ لگا چکے تو فرمایا کہ اے ابوسعید! ہم  
نے تم کو بھی اس پوستین کے پونڈ کے ساتھی دیا ہے پھر وہ اٹھے اور میرا ہاتھ پکڑ کر پیر ابوالفضل کی  
خانقاہ پر لے آئے اور انہیں آواز دی، جب پیر ابوالفضل باہر تشریف لائے تو ان سے کہا کہ اے  
ابوالفضل! اون کی دیکھ بھال کرو کہ یہ بھی تمہیں میں سے ہیں، شیخ ابوالفضل نے میرا ہاتھ پر ہاتھ  
میں لیا اور خانقاہ میں لے آئے پھر صفة پر بیٹھ گئے، دریں اثناء شیخ ابوالفضل ایک جزء، کوٹھا  
کر لائے اور اسے دیکھنے لگے شیخ ابوسعید فرماتے ہیں کہ میرے دل میں یہ تھس پیدا ہوا کہ اس  
جز کو دیکھوں کہ اس میں کیا لکھا ہے؟ شیخ ابوالفضل اس خیال سے آگاہ ہو گئے اور مجھ سے فرمایا کہ  
اے ابوسعید! ایک لاکھ چوبیس ہزار پیغمبر و کو اللہ تعالیٰ نے مخلوق کی طرف بھیجا تھا اور انہوں نے  
بندگان خدا سے کہا تھا کہ، اللہ کہو، تو جن لوگوں نے یہ کلمہ پڑھا وہ اس میں مستغرق ہو گئے۔

شیخ ابوسعید فرماتے ہیں کہ پیر ابوالفضل کی اس مختصر سی گفتگو نے مجھے رات بھرا ضرابی  
کیفیت میں رکھا، میری نیند اڑادی۔ صبح ہوتے ہی میں نے شیخ ابوالفضل سے تحریک علم کے لیے  
اجازت مانگی اور پھر شیخ ابوعلی فقیہ کے پاس تفسیر پڑھنے کے لیے پہنچ گیا، جب میں پڑھنے بیٹھا تو  
ابوعلی فقیہ نے پہلا درس تفسیر یہ دیا، قل اللہ ثم ذرهم فی خووضهم یا عبون، اس آیت کو سنتے  
ہی میرے اوپر ایک عجیب کیفیت طاری ہوئی اللہ تعالیٰ نے شرح صدر فرمایا اور میں بے خودی کے  
علم میں ہو گیا خواجہ ابوعلی فقیہ میری حالت کو دیکھ کر فرمایا کہ کل تم کہاں تھے؟ میں نے کہا پیر  
ابوالفضل کی خدمت میں، تو انہوں نے فرمایا کہ اٹھو اور پھر ان کی خدمت میں جاؤ، اس لیے کہ

(۵) شیخ سید الطائف جنید بغدادی قدس سرہ، (۶) شیخ سری سقطی قدس سرہ، (۷) شیخ معروف  
کرخی قدس سرہ، (۸) شیخ داؤد طائی قدس سرہ، (۹) شیخ حبیب عجمی قدس سرہ، (۱۰) شیخ امام حسن  
بصیری قدس سرہ، (۱۱) شیر خدا حضرت علی مرتضی علیہ السلام، (۱۲) سرکار دو عالم حضرت محمد مصطفیٰ  
صلی اللہ علیہ وسلم۔

شجرہ طریقت جو ابو عبد الرحمن سلیمانی قدس سرہ سے منسوب ہے یوں ہے:

(۱) شیخ ابوسعید ابوالنیر قدس سرہ، (۲) شیخ ابو عبد الرحمن سلیمانی قدس سرہ، (۳) شیخ ابوالقاسم  
نصر آبادی قدس سرہ، (۴) شیخ شبیلی قدس سرہ، (۵) سید الطائف شیخ جنید بغدادی قدس سرہ،  
(۶) شیخ سری سقطی قدس سرہ، (۷) شیخ معروف کرخی قدس سرہ، (۸) شیخ امام حسین صادق رضی  
اللہ عنہ، (۹) امام محمد باقر رضی اللہ عنہ، (۱۰) امام زین العابدین رضی اللہ عنہ، (۱۱) سید الشہداء امام  
حسین رضی اللہ عنہ، (۱۲) شیر خدا حضرت علی مرتضی رضی اللہ عنہ، (۱۳) سرکار دو عالم حضرت محمد  
مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم۔

#### خرقہ دوم

دوسری خرقہ حضرت شیخ ابوالعباس قصاب آملی قدس سرہ سے عطا ہوا، شیخ ابوسعید نے شیخ ابو  
العباس سے متعدد بار شرف ملاقات حاصل کیا اور آپ کی صحبت میں سخت مجاہدے کیے، درست  
روایت کے مطابق آپ نے شیخ کی خدمت میں مکمل ایک سال گزارا جبکہ دوسری ضعیف روایت  
کے مطابق ڈھائی سال کی مدت خدمت مذکور ہے۔

آپ کا شجرہ طریقت جو ابوالعباس قصاب سے منسوب ہے وہ یوں ہے:

(۱) شیخ ابوسعید ابوالنیر قدس سرہ، (۲) شیخ ابوالعباس قصاب آملی قدس سرہ، (۳) شیخ محمد  
بن عبد اللہ الطیری قدس سرہ، (۴) شیخ ابو محمد جریری قدس سرہ، (۵) شیخ جنید بغدادی قدس سرہ،  
(۶) شیخ سری سقطی قدس سرہ، (۷) شیخ معروف کرخی قدس سرہ، (۸) شیخ داؤد طائی قدس سرہ،  
(۹) شیخ حبیب عجمی قدس سرہ، (۱۰) شیخ امام حسن بصیری قدس سرہ، (۱۱) شیر خدا حضرت مولی علی  
علیہ السلام، (۱۲) سرکار دو عالم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم،  
اس پر تمام تذکرہ نگاروں کا اتفاق ہے کہ آپ کے پیر صحبت واردات حضرت شیخ ابوالفضل  
حسن سرخی تھے چنانچہ صاحب کشف الحجوب حضرت داتا آنکھ بخش علی بھجویری قدس سرہ رقم طراز  
ہیں کہ شیخ ابوسعید نے شیخ ابوالفضل حسن قدس سرہ سے رشیۃ طریقت استوار کیا۔

مولانا جامی قدس سرہ فرماتے ہیں کہ طریقت میں آپ کے مرشد شیخ الشیوخ ابوالفضل سرخی  
قدس سرہ ہیں

جذب جنون کی حد تک تھا، وہ خود فرماتے ہیں کہ جو کچھ میں نے کتابوں میں لکھا ہوا پایا کسی سے سننا کہ یہ کام رسول اللہ نے کیا ہے یا ایسا کرنے کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں نے وہ سب کر ڈالا یہاں تک کہ جب مجھے یہ خبر ملی کہ جگ احمد کے موقع سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پائے اطہر میں رختم تھا جس کی وجہ سے آپ نے اپنی انگلی کے بل کھڑے ہو کر نماز ادا فرمائی تھی میں نے اپنے آقا کی اس سنت کی قیمت کے لیے چار ہزار رکعت انگلی کے بل کھڑے ہو کر ادا کی فوائد الغواد شریف میں بھی یہ روایت مذکور ہے مگر اس میں ایک اور واقعہ کا ذکر ہے کہ آپ نے فرمایا کہ مجھے معلوم ہوا کہ حضرت رسالت پناہ نے ایک دفعہ نماز معمکن بھی ادا کی ہے میں بھی گیا اور پاؤں ری سے باندھا اور اپنے آپ کو ایک کنویں میں لکھا دیا اور اس طرح نماز ادا کی۔

فرض ہے مذہب عشق میں سنت تیری

شیخ کی زندگی عشق رسول سے عبارت تھی، یہاں اس سلسلہ میں ایک اور واقعہ کا ذکر عبیش نہ ہو گا جو صرف ارتباع حدیث کی طرف اشارہ نہیں کرتا بلکہ آپ کی اعلیٰ سیرت اور عظمت کردار کی بھی شہادت دیتا ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ حکیم محمد الدینوری فرماتے ہیں کہ ہمارے ساتھیوں میں ایک عظیم المرتبت زاہد اور یگانہ عصر عبادت گزار ٹھپٹھن تھا، اس نے مجھ سے یہ واقعہ بیان کیا کہ میں مسلسل ایک سال اپنے رب کے حضور جنین بندگی جھکا کر اور خوب تضرع و زاری کر کے بس یہی دعا کرتا تھا کہ مولیٰ مجھے وہ کار خیر بتا دے جس کو کرنے کے بعد میں شیخ ابوسعید قدس سرہ جیسا درجہ حاصل کرلوں، اسی فکر میں میں ایک سال عبادت و ریاضت کرتا رہا جب سال مکمل ہوا تو ایک رات میں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی ہاتھ غیبی آواز دے رہا ہے اور مجھ سے کہہ رہا ہے کہ شیخ ابوسعید کو جو مقام حاصل ہے وہ صرف ایک حدیث پاک پر عمل کرنے کی وجہ سے ہے میں خواب سے بیدار ہوا اور پھر ایک سال تک عبادت و ریاضت میں مشغول ہو گیا اور رورکریدہ دعا کرنے لگا کہ مولیٰ مجھے اس حدیث سے بھی باخبر کر دے، جب سال مکمل ہوا تو درون عبادت مجھے نیندا آگئی پھر خواب میں ہاتھ غیبی نے آواز دی اور کہا کہ وہ حدیث جس پر عمل کرنے کی وجہ سے، شیخ ابوسعید کو مقام ملا وہ یہ ہے کہ رسول ﷺ نے فرمایا ہے صل من قطعک واعط من حرمک واعف عنمن ظلمک میں خواب سے بیدار ہوا اور یہ جان گیا کہ شیخ ابوسعید کا مقام و مرتبہ طلب کرنا مجھے کمتر لوگوں کا کام نہیں اس لیے میری ریاضت و مجاہدات کے دوسارے صرف اس حدیث کی تلاش میں ختم ہو گئے تو اس پر عمل کرنے میں کیا حال ہو گا۔

بلند اس درجہ ہے ایوان مستی کہ منه ٹکتی ہے پرواز زمانہ

تمہارے لیے اب طلب معرفت و طریقت کو چھوڑ کر یہاں آنا حرام ہے حسب حکم میں دوبارہ شیخ ابو الفضل کی بارگاہ میں حاضر ہوا اور میرا حال اس وقت یہ تھا کہ میں اس کلمہ کا شیدائی ہو گیا تھا جب پیر ابو الفضل نے مجھ کو دیکھا تو فرمایا اے ابوسعید!

متک شدہ ای ہمی ندانی پس و پیش ہاں گم نہ کنی تو ایں سر رشتہ خویش میں نے عرض کیا اے شیخ کیا ارشاد ہے؟ فرمایا آؤ بیٹھو اب اسی کلمہ کے ہو کر رہوت سے یہ کلمہ بہت کام لے گا، شیخ ابو الفضل فرماتے ہیں کہ جب بھی کوئی مشکل مسئلہ پیش آتا تو میں انہیں کے طرف رجوع کرتا کسی دوسرے کے پاس نہ جاتا، ہاں ان کی وفات کے بعد دوسری ہستی شیخ ابو العباس کی تھی، ان دو حضرات کے سوامیرے لیے کوئی مرجع نہ تھا۔

شیخ کا فتحی مسلک

فتحی میں آپ شافعی مسلک کے پیر و کار تھے جیسا کہ آپ کے پوتے حضرت محمد بن منور کی تحریر سے معلوم ہوا مزید وہ لکھتے ہیں کہ اس طرح جتنے بھی مشائخ حضرت امام شافعی کے بعد ہوئے ان کا مسلک شافعی ہی تھا۔

لیکن یہ شوافع کے لیے باعث فخر اور برتری نہیں اور دیگر مسلک کے ائمہ و پیر و کار کے لیے نقض و عیب بھی نہیں، اس حقیقت کا بر ملا اعتراف کرتے ہوئے اور اعتدال پسندی کی مثال قائم کرتے ہوئے خود خیر فرماتے ہیں کہ اس سے کوئی گمان نہ کرے کہ امام عظیم کے مسلک میں نقض ہے اسی وجہ سے سارے مشائخ نے مذہب شافعی کو ترجیح دیا، نعوذ باللہ، حاشا و عکا کوئی شخص ایسا نہ سوچے، اس لیے کہ میرے علم کے مطابق امام عظیم ابوحنیفہ جیسے تقوی شعار بزرگ کہیں نہیں گزرا وہ سراج امت اور مقدامے ملت ہیں۔

درحقیقت دونوں مسلک ایک ہی ہیں دونوں امام کا قول بھی مافق کتاب و سنت ہے۔ رہ گئی یہ بات کہ مشائخ شافعی مذہب کو کیوں اختیار کرتے ہیں تو اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ چوں کہ مذہب شافعی میں احکام و اوامر میں بہت زیادہ شدت ہے اور مذلت نفس کا کام اس سے زیادہ آسان ہوتا ہے اس بنابر اس مذہب میں مشائخ کی دلچسپی رہتی نہ یہ کہ امام شافعی کا مقام و مرتبہ اور مسلک امام عظیم سے افضل و برتر تھا یا حق کے زیادہ قریب تھا۔

ارتبا عشق سنت کا جنون عشق رسول کی شاہکار مثال بلاشبہ عشق رسول جز ایمان ہے، اگر کسی مومن کا قلب عشق نبی سے خالی ہو تو گویا وہاں ایمان کی بنیاد ہی نہ پڑی۔

شیخ ابوسعید کی زندگی سر پا عشق رسول سے معمور تھی اور آپ کو سنت رسول پر عمل کرنے کا

### بے مثال حافظہ

شیخ ابوسعید کا ذہن بہت ہی بیدار اور نکتہ رس تھا۔ وہ تحریر و کتب پر اتنا اعتماد نہیں کرتے جتنا اپنے حافظہ و ذہن پر اعتماد تھا، ان کی خدا داد ذہن کی شہادت کے لیے بے شمار واقعات ہیں مجملہ ایک واقعہ پر اکتفا کرتا ہوں، استاد امام اسماعیل صابوںی کہتے ہیں کہ جس وقت میں نیشانپور میں تھادل میں شیخ ابوسعید سے ملاقات کی آرزو ہوئی، میں ان سے ملاقات کے لیے چل دیا، راستے میں مجھے خیال آیا کہ ہم دونوں یعنی شیخ ابوسعید اور میں جب سر حسن سرخی میں بولی زاہر کے پاس درس حدیث لیتے تھے تو ان میں سے کوئی حدیث مجھے یاد نہیں آ رہی تھی اور بار بار کوشش کرتا تا کہ وہ یاد آ جائے لیکن نہیں یاد آئی یہاں تک کہ میں شیخ کے پاس پہنچ گیا اور سلام کیا، شیخ نے مجھے اپنے ساتھ بیٹھا یا اور فرمایا کہ اے استاد وہ حدیث جو ہم نے بولی زاہد کی صحبت میں سن تھی اس میں پہلی حدیث کون تھی اور کس حصہ میں تھی؟ میں نے مذہر تآمیز لجھ میں کہا کہ مجھے ابھی یاد نہیں البتہ مطالعہ کرلوں تو بتا دوں گا، شیخ نے فوراً وہ حدیث بیان کر دیا اور فرمایا کہ وہ حدیث یہ ہے حب الدنیا رأس کل خطیئة پھر شیخ نے دوسری حدیث کا سوال دھرا یا میں نے پھر جواب دیا کہ مجھے یاد نہیں شیخ اس حدیث کو تھی بیان کر دیا اور فرمایا وہ حدیث یہ تھی: دع ما یاریک الی ما یاریک پھر تیری حدیث کے تعلق سے فرمایا، میں نے علمی کا اظہار کیا، جواب آپ نے وہ حدیث بھی سنائی، فرمایا کہ وہ حدیث یہ تھی، کان رسول اللہ ﷺ لا ید خر شیأ لغد، استاد صابوںی کہتے ہیں کہ مجھے یاد آ گیا کہ وہ احادیث اسی طرح تھیں۔

### رجوع خلائق

شیخ ابوسعید کی بارگاہ میں ہر قسم کے لوگ آتے تھے عقیدت مندوں کا ہر وقت ہجوم رہتا تھا آپ کی محفل و عظیل کی شہرت و مقبولیت اس قدر زیادہ ہو گئی تھی کہ اہل ذوق اور ربان علم و فن دو دوسرے سے آپ کی خدمت میں حاضری دیتے تھی کہ معاصر علماء مشائخ بھی آپ کی مجلس سے استفادہ کرتے اور ہر ایک کو ان کے مطلوبہ مسائل کا حل مل جایا کرتا، یہ ایک طرح کی کرامت بھی تھی چوں کہ آپ کا شماران نادر اور عقری مشائخ میں ہوتا ہے جو قطب الاقطاب یا غوث الوقت ہوتے ہیں اس لئے آپ مرجع خلائق بن گئے۔ آپ کی مجلس کی خصوصیت یہ تھی کہ جو بھی سائل اپنا مدعالے کر اپ کی محفل میں شریک ہوتا تو اس کو بتانے کی حاجت نہیں رہتی بلکہ شیخ کی تقریر دل پذیر ہر ایک کے خیالات و افکار کی ترجیحی کرنی ہوئی نظر آتی بقول غالب:

دیکھیے تقریر کی لذت کہ جو اس نے کہا  
میں نے یہ سمجھا کہ گویا وہ بھی میرے دل میں ہے

آپ کی محفل سے اٹھنے کے بعد ہر شخص یہی کہتا نظر آتا کہ شیخ کی گفتگو کا محور آج میں تھا، جیسا کہ ایک واقعہ ہے استاد امام ابوالقاسم قشیری قدس سرہ نے ایک رات یہ سوچا کہ میں شیخ ابوسعید سے کل یہ سوال کروں گا کہ شریعت کیا ہے؟ اور طریقت کیا ہے؟ تاکہ آزماؤں کو وہ کیا جواب دیتے ہیں صحیح شیخ کی مجلس حسب دستور منعقد ہوئی، استاد بھی پہنچ اور شیخ وعظ کے لئے تشریف لائے لیکن استاد قشیری نے ابھی اپنے سوال پیش بھی نہیں کیا تھا کہ شیخ نے گفتگو کی ابتداء ہی اس سے کر دی اور فرمایا کہ اے وہ شخص جو جاننا چاہتا ہے کہ شریعت کیا ہے؟ اور طریقت کیا ہے؟ تو وہ سن لے کہ ہم نے سارے علوم کو صرف اس شعر میں جمع کر دیا ہے۔

از دوست پیام آمد کہ آرائش کن کاراں است شریعت  
مہر دل پیش آر و فضول از رہ بردار ایں است طریقت

امام الحرمین جوینی قدس سرہ فرماتے ہیں کہ جو کچھ میں نے کتابوں میں پڑھا، یاد کیا اور لکھا وہ سب اس شاہ طریقت و شریعت شیخ ابوسعید نے صرف اسی ایک شعر میں بیان کر دیا۔  
شیخ کی ذات مرجع عوام و خواص تھی نیز حسن صوری و کمالات معنوی کا پیکر جسم، علّق نبوی کی جیتی جاگتی تصویر تھی، بخالین و معاندین کے ساتھ اس طرح پیش آتے کہ وہ بھی آپ کے گروپہ ہو جاتے غور گز رخمل و مبرہ، آپ کی سرشنست میں ودیعت تھی انہیں محسان جمیلہ و اوصاف عالیہ کی کشش تھی کہ خلق خدا کا ہجوم جوں در جوں والہانہ انداز سے آپ کے ارد گرد منڈلاتا ہوا نظر آتا۔

### آپ کے روحاںی و اصلاحی کارنامے

دعوت و ارشاد، تزکیہ و تصفیہ، اصلاح احوال کے میدان میں ایسے ایسے نادرالوقوع کارنامے چھپوڑے ہیں جو اپنی مثال آپ ہیں۔ چاہے انی خانقاہ میں رہتے یا سر و سفر میں ہر جگہ کوئی نہ کوئی دعوتی و اصلاحی سرگرمی ضرور ہوئی، بہت سے غیر مسلموں کو ایمان سے مشرف کیا، ہزاروں کی تعداد میں لوگ آپ کے دست اقدس پرستا ب ہوئے اور تعلق باللہ کے میدان میں کوڈ پڑے۔ کتنے دین بیزار لوگ آپ کی زگاہ کرم سے جادہ مستقیم پر گامزن ہو گئے اس سلسلہ میں کتنے واقعات و حکایت ہیں کہ ان سب کو قلم بند کرنا ایک سخیم کتاب مرتب کرنے کے مراد ف ہے۔ مختصر یہ کہ امام غزالی کے پیغمبر و مرشد شیخ یونی فارمی طوی قدس سرہ جیسی شخصیت جو امام قشیری اور امام ابوالقاسم اگر کانی سے کمل فیض یافت تھی وہ اپنی اصلاح و تزکیہ کے لیے شیخ کی بارگاہ میں حاضری دیتے ہوئے نظر آتی ہیں، امام ابوالقاسم قشیری جیسے تحریر عالم اور بلند پایہ صوفی بھی آپ کی مجلس سے استفادہ فرماتے ہیں۔  
تربیت و اصلاح کا حسین انداز

حوالے سے مشہور ہوئے۔  
آپ کی شاعری کی تعریف و توصیف کرتے ہوئے حضرت سلطان المشائخ قدس سرہ فرماتے ہیں کہ بعض مشائخ کی تقطیم اچھی اور بہت بے مثلاً شیخ اوحد کرمانی اور شیخ ابوسعید ابوالخیر۔ خنزیر الاصفیاء میں مذکور ہے: منقول ہے کہ شیخ ابوسعید کے تصوف میں بہت سے اشعار ہیں اور یہ باعی انہیں میں سے ہے:

چشم ہمہ اشک شد چواز غمگیریست زعنق توبے چشم ہمی باید زیست  
از من اثرے نماندایں عشق چیست چوں من ہمہ معشوق شدم عاشق کیست  
ایک مشہور شعر حس کا تذکرہ فوائد الفواد شریف میں ہے سلطان المشائخ نے اس شعر کو بھی شیخ ابوسعید کی طرف منسوب کیا ہے، شعر یہ ہے:  
با عاشقان لشیں وغم گزیں باہر کر نیست عاشق کم شو با و قریں  
ذیل میں عربی اور فارسی شاعری کے چند نمونے پیش ہیں،

تقشع غیم الجهد عن قمر الحب  
واشرق نور الصبح فی ظلمة الغیب  
وجاء نسیم الاعتدار مخففا  
فصادفه حسن القبول من القلب  
تقنع بالكافف تعش رخاء  
ولاتبع الفضول مع الكفاف  
ففي خجز القفار بغير ادم

وفی ماء القرابغ غنی و کاف  
وکل تزین بالمرء زین  
وازینه التجمل بالعفاف

خواہی کہ کسے شوی زہستی کم کن ناخورہ شراب وصل مستی کم کن  
بازلف بتاں دراز دستی کم کن بت راچ گنہ توبت پستی کم کن

تاروئے تر ادیم اے شمع طراز نے کارکنم نہ روزہ دارم نہ نماز  
چوں با تو بوم مجاز من جملہ نماز چوں بے تو بوم نماز من جملہ مجاز

دعوت و اصلاح کے طریق کار، منجع و اسلوب میں جو امتیازات مشائخ کو حاصل ہیں وہ کسی اور طبقہ کو حاصل نہیں۔ حکمت و مواعظ حسنہ کا استعمال کوئی ان سے سیکھے، شیخ ابوسعید قدس سرہ کا بھی بہت ہی حسین انوکھا انداز اور موثر طریقہ تھا آپ ایسے احسن طریقے سے اصلاح فرماتے کہ بڑے بڑے دانشواران اور مفکرین سوچتے رہ جاتے، جیسا کہ ایک واقعہ ہے کہ شیخ کے ایک مرید تھے جو دورافتادہ گاؤں سے آتے تھے ان کے جو تے کے نعل کی آواز سے پوری خانقاہ گونج اٹھتی، جب وہ خانقاہ میں داخل ہوتا تو سب کو خبر ہو جاتی کہ فلاں صاحب آگئے اس لیے کہ جو تے کی آواز گونج اٹھتی اس بدو مرید کو یہ احساس بھی نہ ہوتا کہ میری اس حرکت سے یاران طریقت کو تکلیف پہنچتی ہے، خیر بات شیخ تک پہنچی تو شیخ نے اسے ایک چلد پہنچ گیا، ایک پہاڑ کی طرف جانے کا حکم دیا اور رپکھ نصیحت فرمائی بہر کیف وہ شخص اس پہاڑی وادی میں پہنچا وہی جوتا پہنچنے ہوئے جوں ہی اس نے پہنچوں پر چلنا شروع کیا تو اس کے جو تے کی نعل سے ایک تیز آواز نکلتی اور اس وادی میں صدائے بازگشت کی طرح ہو جاتی اس بے سری آواز سے خود اس کو واذیت ہونے لگی، فوراً اس نے وہ جو تے وہیں اتارے اور پھینک دیے جب واپس خانقاہ میں آیا تو کسی کو خبر نہ ہوئی کہ فلاں صاحب آگئے ہیں اس لیے کہ وہ اب جوتا پہن کر نہیں آیا تھا، اس طرح بغیر کہے اور نصیحت کیے اس کی اصلاح ہو گئی۔

اس طرح کے بے شمار واقعات اسرار التوحید فی مقامات ابی سعید میں مذکور ہیں۔

#### آپ کا ادبی و علمی مقام

علم و ادب کی دنیا میں بھی آپ کی ایک الگ شناخت ہے۔ علوم عقلیہ و فلکیہ پر آپ کو کمال و مہارت تھی ایک تو آپ خود بردست ذہانت و فطانت کے مالک تھے مزید آپ نے جن ماہرین سے علوم سیکھے وہ بھی یہ کافی عصر اور ممتاز زمانہ علماء را تھیں تھے، آپ کی گفتگو اور مجلس کے موانع و بیانات سے آپ کی فتنی بصیرت علمی و سعیت کا بخوبی اندازہ ہو جاتا ہے، بروقت و برجل قرآنی آیت و احادیث مبارکہ، آثار سلف صالحین کا ذکر اور اپنی بات کو ان کے موافق و مطابق ثابت کرنا، پھر اس میں احوال و مکاشفات کا مجرب نمونہ پیش کرنا آپ کی عام عادت تھی، جس سے عوام و خواص سب پر آپ کی علمی ہیئت و فکری جلال غالب رہتا۔

#### منظوم ادبی گلdestے

آپ کو صنف شعر خنچ پر بھی ملکہ حاصل تھا اور آپ کی زبان سے بے شمار ایسے اشعار ظاہر ہوئے جو فضاحت و بلاغت، ادبی بصیرت اور فتنی گہرائی، کے شاہکار شمار ہوئے۔ یہی وجہ ہے کہ فارسی ادب میں جن شعرا کا تذکرہ ہے ان میں نمایاں نام آپ کا بھی ہے آپ رباعیات کے

نومبر ۲۰۲۸ء کو اپنے محبوب حقیقی سے جاملہ اور سارے عالم کو سوگوار کر گئے بقول سعدی شیرازی -

اے تماشہ گاہ عالم روئے تو  
تو کجا بہر تماشہ می روی  
یہی کیفیت آپ کے وصال کے وقت تھی جس شب آپ کی وفات ہوئی اس میں بساط عالم  
کو بھی تکلیف گز ری -

نخجیر چلے کسی پر ترپتے ہیں ہم امیر  
انسانی دوستی اور خلق خدا سے انس و محبت اور رحمت و رافت کا سلوک صوفیہ کرام کا امتیازی  
خاصہ رہا ہے حضرت شیخ ابوسعید اس معاملہ میں رافت کی اعلیٰ مثال تھے - حضرت سلطان المشائخ  
خواجہ نظام الدین اولیا قدس سرہ کے میں حاضرین سے ایک شخص بیان فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ شیخ  
ابوسعید ابوالخیر رحمۃ اللہ علیہ کے سامنے کسی بیل کو چاک مارا گیا تو آپ تکلیف کی شدت سے  
کرائیں گے اور ایسے آہ کی کہ معلوم ہوتا کہ انہیں ہی مارا گیا ہو، وہاں ایک مخالف بھی موجود تھا  
اسے شیخ کی اس کیفیت پر یقین نہیں آرہا تھا وہ سمجھ رہا تھا، کہ یہ ڈھونگ کر رہے ہیں چنانچہ شیخ  
ابوسعید نے اپنی کمر سے کپڑے اتار کر اس جگہ کو اسے دکھایا تو اس نے دیکھا کہ شیخ کی پشت مبارک  
پر اس چاک کا اثر و نشان موجود تھا -  
ہم عصر علام و مشائخ

(۱) شیخ ابوالحسن خرقانی قدس سرہ (۲) شیخ ابوالقاسم گرگانی قدس سرہ (۳) استاد امام  
ابوالقاسم تیغیری قدس سرہ (۴) امام الحرمین ابوالمعالی جوینی قدس سرہ (۵) ابوعلی فارمدی طوی  
قدس سرہ (۶) شیخ اسماعیل ساوی قدس سرہ (۷) شیخ اسماعیل صابوی قدس سرہ (۸) استاد ابوعلی  
فقیہ قدس سرہ (۹) شیخ بولی بیینا (۱۰) شیخ احمد نصر قدس سرہ (۱۱) شیخ محمد آملی قدس سرہ (۱۲) امام  
قاضی عیاض سرسی قدس سرہ - (۱۳) استاذ ابوعلی دقاق قدس سرہ -

#### تلانہ و خدام

- (۱) حضرت حسن مودب قدس سرہ
- (۲) حضرت عمران قدس سرہ
- (۳) حضرت عبد الکریم قدس سرہ
- (۴) خواجہ ابوالفتح قدس سرہ
- (۵) ابوبکر کرم قدس سرہ
- (۶) خواجہ ابوالقاسم زراو قدس سرہ

در شب تاریک برداری نقاب از روئے خویش

مرد ناپینا بہ بہید باز یا بد را را

#### منثور ادبی شہ پارے

نظم کے ساتھ ساتھ آپ نشر کے میدان میں بھی لیگا نہ تھے، بسا واقعات آپ کی زبان فیض  
ترجمان سے ایسے بے بدل اور وقیع جملے تکتے جسے سن کر بڑے بڑے ارباب علم و ادب جیرت میں  
پڑ جاتے، ساتھ ہی وہ جامع اور پرمغز نکات اور لطیف اشارات کا حسین مرقع بھی ہوتے اور تلقین  
وارشاد کا شاہ کا نمونہ بھی -

#### آپ کے عربی ملفوظات

- (۱) ایاک و صحابة الاشرار ولا تقطع عن الله بصحبة الاخيار
- (۲) كان التصوف ألمافصار قلما
- (۳) سيروا الى الله سير اجميلا و سيروا الى الله بالهمم لا بالقدم
- (۴) الاسلامة في التسلیم والبلاء في التدبر
- (۵) الله بس و ماسوا هوس و انقطع عن النفس
- (۶) من احب ثلاثة فالنار اقرب اليه من حبل الوريد لين الكلام ولین الطعام ولین اللباس

#### فارسی ارشادات کے نمونے

- (۱) تصوف و چیز است یک سوگریستن و یکسان زیستن
- (۲) ہر رشتہ میگر باشد برستہ دگر
- (۳) کار دیدار دل دار دنہ گفتار زبان
- (۴) ہزار دوست اندک بود و یک دشمن بسیار بود
- (۵) مسلمانی گردن نہادن بود و کمہاے از لی راوی الاسلام ان یموت عنک نفسک
- (۶) ہر کجا پنداشت تست دوزخ است و ہر کجا تو نیستی مہشت است
- مذکورہ ملفوظات اپنی جگہ نہ صرف فتحی و ادبی محاسن کے شاہکار ہیں بلکہ حکمت و موعظت  
اسرار و حقائق، تجربات و مشاہدات، پند نصائح کا حسین گنجینہ بھی ہیں -

#### وصال

متفقہ روایتوں کی روشنی میں شیخ جمعہ کی شب عشا کے وقت بتاریخ ۲۷ شعبان ۱۴۲۰ھ (۱۸)

## اسرار التوحید فی مقامات الی سعید- ایک جائزہ

حضرت خواجہ ابوالخیر میہنی قدس سرہ، صفات کا بہر میں ایک ایسی شخصیت کے متحمل ہیں، جن کے اعمال اور اشعار، دونوں ہی محققین صوفیائے کرام کے نزدیک درجہ استناد رکھتے ہیں، کشف الحجوب اور کیمیاۓ سعادت سے پہلے جس نے ان بلند مرتبہ شاہکار کے لیے زمین فارسی ہموار کی وہ خواجہ ابوالخیر ہیں۔ فارسی شاعری کے لگہائے رنگارنگ میں یا عرفانی شاعری کے نورتن، نظامی، سنتائی، عطار، سعدی، رومی، خسرو، حافظ سب کے سب خواجہ ابوالخیر کی لگائی فصل کے ہی سیع سنابل ہیں۔

ابوسعید فضل اللہ بن ابوالخیر محمد بن احمد میہنی کی بے پناہ مقبولیت اور قدرو منزلت کا اندازہ ان کے لقب و آداب سے بھی لگایا جاسکتا ہے، جو مختلف اکابر فکر و فتن نے آپ کے لیے اختیار فرمایا ہے۔ چنانچہ حضرت داتا گنج بخش علی ہجوری کشف الحجوب میں آپ کو، شیخ المشائخ، شاہنہمہ محبان اور ملک املوک صوفیاں کے لئے سے مارفہ ماتھے ہیں:

شیخ الرکیس بوعلی سینا آپ کو ”خاتم المشائخ“ کے لقب سے یاد فرماتے ہیں: فہرست نسخہ ہائی خلیلی، مصنفات ابن سینا مرتبہ دکتر بیکی مہدوی، تهران، ۱۳۳۳، ارثمارہ ۲۰۶ ص: (۵)

شیخ فرید الدین عطار اپنی تذکرہ الاولیا میں انہیں ”فانی مطلق“، ”باتی بحق“، ”محبوب الہی“، معموق نامتناہی ”قطب عالم“ اور بادشاہ عہد جیسے القاب عالیہ سے ان کا ذکر چھپیا تھا ہیں۔ حضرت عطار اپنی مشنوی ”اسرار نامہ“ میں آپ کو سلطان طریقت لکھتے ہیں: ”روضات الجہات فی اوصاف مدینۃ الہرات“ میں شیخ معین الدین محمد زنجی اسفاری نامی، آپ کو ”سلطان الاحرار“ اور ”قطب الابرار“ تحریر فرماتے ہیں:

حضرت مخدوم اشرف جہانگیر سمنانی اطائف اشرفی میں ”قطب الاولیا“ کے لقب سے یاد

(۷) خواجہ ابو بکر مودب قدس سرہ۔

حصا جزا دگان

## (۱) خواجہ ابو طاہر سعید

## ٢) خواجہ مفضل

### (٣) خواص الالوان منظف

(٣) خواجہ ابوالعلاء ناصح

## مراجع ومصادر

(۱) کشف انجویب، اردو ترجمہ، از داتا چنگ، بخش علی، ہجوری قدس سرہ، مترجم مفتی غلام معین الدین نعیمی، مطبع رضوی کتاب گھر، دہلی، ص: ۲۳۳، ۲۲۲۳، ایضاً:

(۲) اسرار التوحید فی مقامات ابی سعید تالیف محمد بن منور بن ابی سعید، چاپ خانه تهران، ۲۷۳-۲۰۲۴-۱۲، ایضاً: ۲۱-۲۳، ۲۳-۲۱، ایضاً: ۲۱-۲۳

(۳) نخات الانس، مترجم، از مولانا جامی قدس سرہ، مترجم، نسخہ بریلوی، مطبع دانش پاشرنگ کمپنی در سارکنگ دہلی، ص: ۳۳۳، ۵۳۶

(٣) خنزير الاصفيا، جلد، دوم ازمشتی غلام سرور لاہوری، مطبع شرہ بند لکھنؤ، ص: ۲۲۸، ۲۲۹،

(٤) فارابی الفواید، رہ، از حضرت، جامی، عالم سخا، جامی، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۴

۱۰۰۰ دلار ریالیتی برای ساخت بزرگسازی

○ ○ ○

شیخ فرید الدین عطار اپنی تذكرة الاولیا میں انہیں ”فانی مطلق“، ”باقی برق“، ”محبوب الہ“، ”معصیۃ ناقہ“، ”قطبِ الہ“، ”ام ارشاد“، ”حصہ القاتل“، ”سالماں کا کس کچھ تھا۔

حضرت عطار اپنی مشنوی "اسرار نامہ" میں آپ کو سلطان طریقت لکھتے ہیں: "روضات  
اہن دس ماہیں سببیں اور پارہا چندیے سبب مایہے، ناد روپی رے ہیں"

اجهاتی اوصاف مذکوہ اہرات میں میں مہرمنی اعزازی ناہی، اپنے سلطان الاحرار، اور ”قطب الابرار“ تحریر فرماتے ہیں:

حضرت مخدوم اشرف جہاں یہ سمنا لیٹا لف اتری میں ”قطب الاولیا“ کے لقب سے یاد

الطاائف محمد بن عبد السلام کی شخصیت ہے جو حضرت ابوسعید کے مولازادگان میں سے ایک تھے، اور حملہ ترکان غزنی کے نتیجے میں ہونے والی بر بادی و تباہی کے بعد آستانہ حضرت ابوسعید پر مقیم ہو کر مصروف خدمت ہو گئے تھے۔ ان کا مندرجہ ذیل بیان مقامات ابوسعید کے زمانہ تالیف کے لئے میں بڑا مددگار ہے۔

”چنان بر سر تربت شیخ (ابوسعید ابوالخیر) با خدمت پیتا، مدت پیست سال زیادت و خدمت آں بقیہ مبارک می کر دو اگر درویشی رسیدی خدمت او بجا می آوری و عورات رابہ حصار فرستادی او بر در مشہدی بود“ (مقامات، ص: ۳۸۷)

اس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ حملہ ترکان غزنی ۵۲۸ھ سے میں یا باعین سال بعد محمد بن عبد السلام سے مؤلف مقامات ابوسعید نے ملاقات و روایت کی یعنی ۵۷۰ھ کے قریب مقامات کا سن تالیف متعین ہوتا ہے۔ واللہ اعلم

مقامات ابوسعید ابوالخیر ایک مقدمہ اور تین ابواب پر مشتمل ہے۔ ابواب کی تعداد تین رکھنے کے لیے مقدمے میں یوں دلیل دیتے ہیں:

”چوں احوال جملہ آدمیان و مرتبہ کارہا از سہ وجہہ بیرون نیست، ابتداء، وسط، و نہایتہ، ایں مجموع بر سه، باب نہادہ آمد“

پہلا باب: حضرت شیخ ابوسعید ابوالخیر کی ولادت سے جوانی تک یعنی آپ کی نشوونما اور حصول تعلیم و تربیت کا احاطہ کرتا ہے۔

دوسرا باب: مقامات ابوسعید کا، ہم ترین حصہ ہے اور کل کتاب کی دو تہائی خنامت اسی باب کے تحت آتی ہے، اس باب میں حضرت ابوسعید ابوالخیر کے وسط زندگی کے حالات کا احاطہ کیا گیا ہے اور باب کو بھی ۳ فضول میں تقسیم کیا گیا ہے۔

مؤلف مقامات نے باب دوم کے فضل اول میں حضرت ابوسعید ابوالخیر کی ایک سو سی کرامات اور خرق عادات کو بعنوان حکایات بیان فرمایا ہے۔ اس فضل کے تحت جن و اتعات کو نقل کیا گیا ہے ان کے بارے میں مؤلف کہتے ہیں:

”مشہورست درست شده است“

باب دوم کی دوسری فضل میں ۱۱۳ حکایات نقل کی گئی ہیں، ان میں سے بعض حضرت ابوسعید ابوالخیر کے حالات و سوانح اور مزاج و طبیعت کی نشاندہی اور وضاحت کرتی ہیں اور بعض خود حضرت ابوسعید ابوالخیر کے مفہومات کا مقام کھلتی ہیں۔

باب دوم کی تیسرا فضل میں حضرت ابوسعید کے ارشادات و توانا کو بڑی خوب صورتی کے

فرماتے ہیں: اکثر بزرگوں نے آپ کو ”سلطان ابوسعید ابوالخیر“ لکھا ہے۔ کہتے ہیں کہ ایرانی صوفیہ کرام اور ان سے محبت کرنے والوں میں سے سات بزرگوں کو ”سلطان“ کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے اور اسی لیے انہیں سلاطین سبعہ کہا جاتا ہے۔ سلاطین سبعہ مندرجہ ذیل ہیں:

(۱) امام علی بن موسی رضا (۲) حضرت بازیزد بسطامی (۳) حضرت ابراہیم بن ادھم بخاری (۴) حضرت جنید بغدادی (۵) خواجہ ابوسعید ابوالخیر (۶) محمود غزنوی (۷) سخن سلحوتی۔ واللہ اعلم شیخ تاج الدین ابونصر عبد الوہاب شیخ نقی الدین اسکنی (۸) اپنی طبقات الشافعیہ میں فرماتے ہیں:

شیخ الوقت ابوسعید بن ابی الخیر المیہنی مقدم شیخ الصوفیہ و اہل المعرفة فی وقتہ سنی الحال عجیب الشان اوحد الرمان لم یر فی طریقة مثله (طبقات الشافعیہ، ج: ۲، ص: ۱۰)

حضرت ابوسعید ابوالخیر کے سوانح حیات کا سب سے بنیادی مأخذ ”اسرار التوحید فی مقامات الشیخ ابی سعید“ ہے، جس کے مؤلف حضرت محمد بن منور بن ابوسعید ہیں۔ صوفیہ کرام اور مشائخ عظام کے قدیم ترین فارسی تذکروں میں ”مقامات ابوسعید ابوالخیر“ بھی ایک ہے۔ فارسی تذکرہ نگاری کی تاریخ میں بھی اس تذکرے کی اہمیت مسلم ہے۔ اس کی زبان اور اس کا اسلوب بھی ایسی خوبیوں سے پُر ہے کہ فارسی سوانح نگاری، تاریخ نگاری اور تذکرے کی تاریخ ”مقامات ابوسعید“ کا ذکر کیے بغیر نامکمل ہے۔

حضرت محمد بن منور نے ”مقامات ابوسعید“ کو بادشاہ غوری غیاث الدین ابوالخیر محمد بن سام بن حسین بن سام کے نام اتحاف و انتساب فرمایا ہے۔ بادشاہ موصوف کا زمانہ ۵۵۸ھ سے ۵۹۹ھ کو وحیط ہے۔

مقامات ابوسعید میں سن تالیف درج نہیں ہے، اس لیے اس کے لئے داخلی شواہد سے مدد لی جاتی ہے۔ مقامات ابوسعید کا اتحاف و انتساب غیاث الدین غوری (۵۹۹ھ) کے نام ہے۔ اس لیے یہ طے ہو جاتا ہے کہ اس کی تالیف ۵۹۹ھ سے قبل ہوئی ہے۔

مقامات ابوسعید میں سلطان سخن سلحوتی کا ذکر سلطان شہید لکھتے ہوئے کیا گیا ہے اور اس کی شہادت ۵۵۲ھ میں ہوئی اس لیے بھی طے ہے کہ مقامات کی تالیف ۵۵۲ھ کے بعد اور دوران حکومت سلطان غوری ۵۵۸ھ سے ۵۹۹ھ کے درمیان ہوئی ہے۔

مقامات ابوسعید میں حضرت ابوسعید کے حالات و کرامات کے لیے ایک اہم مأخذ واحد

کے خطی نسخ یہاں اچھی خاصی تعداد میں ملتے ہیں۔ مقامات ابوسعید ابوالخیر صرف ایک سوانح نہیں بلکہ وہ حضرت ابوسعید ابوالخیر کے حوالے سے فکر و فلسفہ تصور کا بھی ایک حصیں تعارف ہے۔ اس کی حیثیت ایک ملفوظات کی بھی ہے اور مقامات اپنے زمانے کی علمی، سیاسی، معاشری اور سماجی صورت حال کی ایک بہترین گواہ اور مشاہد بھی ہے۔ مقامات ابوسعید سے حضرت ابوسعید کے معاصرین کے طرز فکر و عمل پر بھی خوب روشنی پڑتی ہے۔ مقامات ابوسعید اپنے دور کی مسلکی کش کش اور تشدد و قصلب اور ایسے ماحول میں تصور کا نظریہ یا صوفی کا طرز عمل بھی پیش کرتی ہے۔ چنانچہ جب ہر ایک مسلکی تشدد اور تنفس کے حمام میں غوط زن ہے تو محمد بن منور صاحب مقامات ابوسعید کا تبصہ بے حدیقی نظر آتا ہے کہ وہ فرماتے ہیں:

”شیخ ماقدس اللہ روحہ العزیز ندہب شافعی داشتہ است ..... تاکی گمان نبرد کہ دریں کلمات کو در قلم آمد کہ مشارح ندہب امام بزرگوار شافعی داشتہ اند، ازیں سبب نقصانی افتد بر مندہب امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ، کلا و حاشا۔ ہرگز ایں صورت نباید کر دو فو ع باللہ کہ ایں اندیشہ بہ خاطر کسی درآید چہ بزرگواری و زہد او بیش از آں است کہ بہ علم ایں دعا گوی در آید و شرح پذیرید کہ او سر اج امت و مقتدا ای ملت نبوی بودہ است۔ صلوات اللہ و سلامہ علیہ و ہر دو ندہب در حقیقت برابرند و ہر دو امام در آن چہ گفتند متابع کلام مجید حق سمجھانہ و تعالیٰ گفتند و موقوفت انص حدیث مصطفی صلوات اللہ و سلامہ علیہ کر دند و تحقیقت ہر کہ در غرور میان ہر دو ندہب بے تقصی بداند کہ ہر دو امام در حقیقت کی اند و اگر در فروع اختلافی یا بدآں را بہ چشم ”اختلاف امتی رحمۃ“ گنرو..... نہ از را تقصی کہ اغلب مردمان بدان بیٹلا اند..... و ایں انہمہ بزرگوار از ایں چنیں تعصی کہ درہنادہاے ما ہست محفوظ و معافی اند۔“

بڑے بڑے علماء فتحہا جب زبانی و تحریری مناظرے و مناقشے اور درود میں مصروف و مشغول تھے تو صوفیہ کرام کی ہی وہ واحد جماعت تھی جو اہل سنت والجماعت کو توسعہ اور تواضع کا قیمتی سبق پڑھا رہی تھی اور اختلاف امت کو بجاے زحمت کے رحمت بنائے ہوئے تھی۔

مقامات ابوسعید ابوالخیر یا اسرا ر التوحید پر بعض مورخین و ناقدین نے چند مقامات کے لیے اعتراض کیا ہے۔ خاص طور پر حضرت ابوسعید کے اپنے معاصرین سے تعلقات سے متعلق اطلاعات پر جر جو و تقدیم کی گئی ہے۔ حضرت ابوالقاسم قشیری، اور بولی سینا سے متعلق جو کچھ صاحب مقامات نے اطلاع دی ہے وہ سنند کے ساتھ بیان کی ہے اور تحقیقی و تقدیمی سفرابھی تمام نہیں ہوا ہے۔ کیا پتا کل صاحب مقامات کی روایات سب کو تسلیم ہو جائے۔

مقامات ابوسعید ابوالخیر کا فرانسیسی ترجمہ آقا محمد آشنا کی کوششوں سے مکمل ہوا اور یونسکو کے

ساتھ جمع کر دیا گیا ہے اس فصل کی حیثیت بھی ملفوظات علمیہ کی ہے۔ اس فصل میں حضرت ابوسعید کے ۹ عدد مکتوبات بھی محفوظ کر لیے گئے ہیں۔ یہ مختصر مکتوبات یا تابیتے جن حضرات کو لکھے گئے ہیں ان میں معروف یہ ہیں:

(۱) سلطان چخری (۲) فقیہ ابو بکر خطیب (۳) بنام بزرگان شہر نیشاپور برائے تعزیت خواجہ امام محمد بن عبد اللہ بن یوسف الجوینی نیشاپوری  
ان مکاتیب میں سے تین نامے بزنان عربی ہیں۔ اس کے بعد ایات کی سرفی سے ایسے فارسی اور عربی ایات کا چھوٹا سا مجموعہ ہے، جسے حضرت ابوسعید ابوالخیر کی زبان مبارک سے مختلف موقع پر سنا جاتا رہا۔

مقامات کا تیرا باب حضرت ابوسعید ابوالخیر کے زمانہ اخیر سے بعد وفات تک کے حالات و واقعات و کرامات کا احاطہ کرتا ہے، اسے بھی تین فصول میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پہلی فصل، حضرت کی ان وصیتوں پر مشتمل ہے جو انہوں نے اخیر وقت میں فرمائیں۔

دوسری فصل خاص وفات کے وقت کے حالات کا احصا کرتی ہے۔ تیری فصل میں بعد وصال پیش آنے والے ان واقعات پر مشتمل ہے جس کی پیش گوئی حضرت ابوسعید ابوالخیر نے اپنی حیات ظاہری میں فرمادی تھی اور وہ ان کے وصال کے بعد بعینہ وقوع پذیر ہوئے۔ ان کے علاوہ ان کرامات کو بھی جمع کرنے کی کوشش کی گئی ہے جو ان کی وفات کے بعد ظاہر ہوئے۔

مقامات ابوسعید کے مصنف اس کی ثقاہت و استناد میں اپنی وقت نظر کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں:

”و دریج اسناد آں باقصی الامکان بکوشید و ہر چہ در روایت آں خلیلی و یاد رساناد آں شہقی بود حذف کر دواز ایراد آں تھا شی نمود“ (مقامات، حصہ ۸)

مقامات ابوسعید ابوالخیر کے سب سے معروف خطی نسخے تین ہیں:

(۱) نسخہ پطرز برگ (لینن گراد) (۲) نسخہ کوپن ہاگ (۳) نسخہ کتاب خانہ سلیم آغا اتنبول ترکی  
ان تینوں نسخوں میں قدیم ترین مخطوطہ اتنبول کا ہے جس کی کتابت ۲۰۰۰ھ میں ہوئی ہے۔ سب سے پہلے نسخہ پطرز برگ اور نسخہ کوپن ہاگ کو پیش نظر رکھ کر مقامات ابوسعید ابوالخیر کا تحقیقی متن معروف منتشرشہ ”ولتن زوکفسلکی“ نے ۱۸۹۹ء میں شائع کیا تھا۔ اس کے بعد نسخہ اتنبول سے مقابلہ و تطابق کرتے ہوئے اس کا تحقیقی متن معروف محقق ڈاٹر زین العابدین صفائی نے ۱۳۸۸ء میں شائع کیا۔

ہندوستان میں مقامات ابوسعید ابوالخیر کے نسخہ کم ملتے ہیں، تا مدم تحریر رضالا بھریری رام پور میں اس کے ایک مخطوطہ کا علم ہوا ہے۔ لیکن حضرت ابوسعید ابوالخیر کی رہبیات اور اس کی شروع

ذریعہ اس کی طباعت ہوئی۔ ۱۳۵۹ھ میں مقامات کا عربی ترجمہ بنیاد فرہنگ ایران کے ذریعہ شائع ہو گیا ہے۔ مقامات ابوسعید کا عربی مترجم اسعاقد میں ہے۔

حضرت خواجہ ابوسعید ابوالخیر کے آثار و حالات پر ”مقامات“ سے پہلے حالات و سخنان شیخ ابوسعید ابوالخیر تالیف ہو چکی تھی لیکن مقامات اس سے زیادہ تفصیلی، تحقیقی اور عمده ہے۔ زبان و بیان، انداز تحقیق و ترتیب اور مواد سوانح و آثار ہر لحاظ سے، مقامات ایک عمدہ کوشش اور مابعد کے تذکرہ نگاروں کے لیے ایک قابل تحسین پیش رہے۔

۰۰۰

مولانا اشتیاق عالم ضیاء شہبازی

## خواجہ ابوسعید ابوالخیر کی مجالس وعظ

بُنِي نوع انسان کی صلاح و فلاح کیلئے موعظت کی بڑی اہمیت ہے۔ یہ منصب نبوت میں اپنا ایک الگ بلند مقام رکھتی ہے، انہیا علیہم السلام کی تبلیغ و ارشاد کا اہم ذریعہ پد و موعظت ہی رہا، اسی کے ذریعہ پر مردہ قلوب واذہان میں ہدایت کی نیم بہاری نے تحریک پیدا کی اور پتھر دلوں کو دل گداختی۔

داراوسندر سے وہ مرد فقیر اولی  
ہو جس کی فقیری میں بوئے اسد اللہی

مردان خدا کی اس مقدس جماعت کو دنیا ”صحابہ کرام“ کے نام سے یاد کرتی ہے، جس کی رضا و خوشنودی کی توثیق و قدریت قرآن پاک میں اللہ پاک نے اس شان سے بیان فرمائی رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ، رضا کا نقطہ کمال یہ ہے کہ پہلے خدا نے اپنی رضا کا ذکر فرمایا کہ ”اللہ ان لوگوں سے راضی ہے“، بعد میں ان مردان حق آگاہ کی رضا کا ذکر ہے آیا۔ ظاہر ہے خدا جس سے راضی ہو جائے اس سے بڑھ کر اور کیا بات ہو گئی کہ سارے اغلاص، عبادت، ریاضت و مشقت کا صلم تو رضاۓ الہی پانا ہے، جسے یہیں گیا سے سب کچھ مل گیا۔

یہ رتبہ بلند ملا جس کوں گیا ہر مدعا کے واسطے داروں سن کہاں  
اسلام جیسے مذہب مہذب کی ایک بڑی خصوصیت یہ بھی رہی ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسان کی خیر خواہی کے لیے پندو موعظت، علم و حکمت اور ہدایت انسانی کا ذمہ جہاں ہادی آخرالزمان ﷺ دو ش نبوت پڑالا وہیں ختم رسالت ﷺ کی حیات ظاہری کے بعد آپ کے پیروکاروں کو یہ ذمہ داری دی گئی کہ وہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے تحکم فارمولے کو ہر کس و ناس کے گوش شنواں ک پہنچاتے رہیں اور عہد بعد دائی اسلام پیغمبر اعظم ﷺ کی یاد تازہ کرتے رہیں۔

كنتم خير امة اخر حلت للناس تامرون الناس بالمعروف وتنهون عن المنكر وتومنون بالله (سورة آل عمران آية ١١٠)

ترجمہ:- تم بہترین امت ہو تمہیں لوگوں کے فائدے کے لیے نکالا گیا، تم بھائی کا حکم دیتے، برائی سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

امت مرحوم کے داعیوں اور ہادیوں کو قرآن نے یہ مژده جاں فرازنا یا اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے فارمولے پر کھرے اترنے والوں کو ”خیر امت“ کے لقب سے نوازا گیا۔

تمہیں خلافت راشدہ کا زریں دوران ذمہ داریوں کو پوری جاں فشائیوں سے ادا کرتا ہوا نظر آتا ہے لیکن جب ”ملوکیت“ کی بدعت نے اسلام میں جنم لیا تو جابر انہ نظام اور تشدد پسندانہ روپوں نے وحدت اسلامی کو پارہ پارہ کر دیا اور خلافت کا پایہ تخت حب جاہ اور شر و فساد کے دلدل میں ایسا ڈھنس گیا کہ ہدایت و موعظت کی ذمہ داری ادا کرنی تو دور کی بات ہی خلافت راشدہ والی عظمتوں کے گم ہونے کا احساس زیاد بھی جاتا رہا۔ ایسے ہی سونتگان شیع تجلائے محمدی اور آشیانی زلف سمن سائے احمدی کے حلقوں میں بلند و بالا نام حضرت خواجہ ابو سعید ابو الحیرہ مہنوي قدس سرہ، کا بھی آتا ہے جن کی ذات بڑی شفاف اور صفات مجموعہ ہمہ خوبی اوصاف تھی۔ آپ کی مجلس وعظ کے تعلق سے زیر نظر مضمون میں کچھ حقائق کی نشان دہی کرنی مقصود ہے۔

بہترین وعظ اسے کہا گیا ہے جو سامع کے دلوں کو اپنی طرف متوجہ کر لے اور مانی انصیح کی ادا آنکی متكلم اس طرح کرے کہ اس کا اسلوب سخن سامع کے قلوب و اذہان کو مسخر کر لے، اس سلسلے میں الفاظ کی نشست و برخاست، حکمت و دانائی کی باتوں کا انتخاب، سامعین کی ضرورت، ندرت بیان، مجاورات و لغت، فصاحت و بلاغت۔ ان سب چیزوں کے ہونے کے باوجود موعظت میں اثر انگیزی ہو، یہ کوئی ضروری نہیں۔ وعظ کے اندر قوت تاثیر وعظ کہنے والے کی پرکشش ذات سے ہوتی ہے۔ ذات جتنی پاکیزہ اور پرکشش ہوگی بات اتنے ہی زیادہ تاثیر پیدا ہوگی، پھر اس سادہ سے جملہ کے آگے مجاورے و لغت، فصاحت و بلاغت، اسلوب سخن، ندرت بیان، سب دم توڑتے نظر آئیں گے۔ یہاں تک کہ ام معبد کے سکووار کھنے، بلی کے چھینکنے پر کو د جانے، اور بھنے ہوئے اٹھے کے زمین پر خاک مال ہو جانے کا معمولی ساتذہ کرہ بھی ساری مجلس وعظ میں یہ جان بر پا کرتا نظر آئے گا، ایسے عالم میں جب قول کے ساتھ قائل کی شخصیت سامعین پر اثر انداز ہوتی ہے تو کتنے مرغ بسل کی طرح تڑپتے ملتے ہیں، کتنے گریباں چاک کرتے ہیں اور کتنے خرقہ پھاڑتے ہیں اور غرہ علمی سراپا بیجت بن کر دیکھتا رہ جاتا ہے۔ بقول غالب:

بلائے جاں ہے غالب اس کی ہر بات  
اشارت کیا، عبارت، کیا، ادا کیا  
وہ ذات کے موضوع گفتگو ہے ابو سعید الفضل بن احمد بن محمد المعروف بے ابن ابی الحیرہ الجیہنی  
کی ہے (۱)  
انسائیکلو پیڈیا آف اسلام، کے مقالہ ابو سعید ابی الحیرہ کے ضمن میں آپ کا نام فضل اللہ بتایا ہے۔ (۲)

آپ کی جائے ولادت میہنہ ضلع خاں بران بتائی گئی ہے۔ کہتے ہیں کہ یہ ستر سخ اور اپورہ کے بیچ واقع ہے جسے اب معانہ کہا جاتا ہے۔ تاریخ پیدائش یکم محرم ۷۳۵ھ مطابق ۱۵ دسمبر ۹۲۷ء ہے۔ وصال کی تاریخ اور سن ۲۷ ربیعہ المظہم ۱۲ جنوری ۱۰۲۹ء ہے۔ آپ کے تذکار اور سوانح لکھنے کا شرف آپ، ہی کی اولاد میں سے دو شخصیتوں کو حاصل ہوا، ان میں سے اول محمد بن ابی روح لطف اللہ بن ابی سعید بن ابی طاہر کا نام آتا ہے جنہوں نے کتاب کا نام، حالات وختان شیخ ابی سعید بن ابی الحیرہ، رکھا جسے ژوکوفسکی نے ۱۸۹۹ء میں سینٹ پیٹرزبرگ سے شائع کیا۔ دوسری شخصیت محمد بن منور بن ابی سعید کی ہے جنہوں نے ”اسرار التوحید فی مقامات الشیخ ابی سعید“، لکھی۔ اس کی اشاعت بھی ژوکوفسکی کے ذریعہ ۱۸۹۹ء میں سینٹ پیٹر زبرگ سے شائع ہوئی۔ یہ کتاب پہلے کے مقابله زیادہ تفصیلی ہے۔ (۳)

شیخ ابو سعید کے والد ابوا الحیرہ عطاری کا تھا، انہیں باب الحیرہ کے نام سے شہرت حاصل تھی، آپ شیخ ابو سعید کو بچپن ہی سے صوفیہ کے یہاں لے جایا کرتے اور مجلس سماں میں بھلاتے۔ شیخ ابو سعید رحمۃ اللہ علیہ کی ابتدائی تعلیم تصوف ابوالقاسم بشری یاسین (۱۳۸۰ھ-۱۹۹۰ء) کے ذریعہ ہوئی۔ شیخ ابوالقاسم کامیلان طبع سخنی وری کی طرف زیادہ تھا۔ حضرت ابو سعید کی مجلس وعظ جب گرم ہوتی تو آپ دوران وعظ زیادہ انہیں کے اشعار پڑھا کرتے تھے۔

شیخ ابو سعید ابو الحیرہ کی تخلیص علم کا جائزہ لینے سے پتا چلتا ہے کہ آپ نے بچپن میں ابو عبد اللہ اعصری رحمۃ اللہ علیہ اور ابو بکر القفال الصغیر رحمۃ اللہ علیہ (م ۷۲۱ھ) سے فقہ شافعی پڑھی، ابو محمد جوینی رحمۃ اللہ علیہ (م ۷۳۸ھ) امام الحرمین کے والد ان کے ہم درس تھے، اس کے بعد آپ سرخس میں مقیم ہوئے، وہاں ابو علی ظاہر رحمۃ اللہ علیہ (م ۷۳۸ھ) سے تفہیر، اصول، اور حدیث کی تکمیل کی۔ ابو علی ظاہر کا سرخس سے معتزلہ کا قلع قلع کرنے میں بڑا ہم کردار رہا۔ لقمان السرخسی الحبوب کا واقعہ انہیں دنوں کا ہے۔ جن کے ذریعہ آپ کی ملاقات ابوالفضل محمد بن حسن السرخسی سے ہوئی اور ان کی بیعت کی (۴) آپ کے پیر و مرشد نے آپ کے حاصل کردہ علوم ظاہری کو آپ کے حق میں

ہوتا کہ کوئی مال دار میرید نذر گزار کر اخراجات کی ادائیگی کا سبب ہن جاتا۔ الغرض شیخ ابوسعید خندہ رو، خوش خو، بالا خلاق، صاحب مرمت بزرگ تھے۔ آپ کھانے پینے رہنے سبھے مثلا خیمے، فرش، فانوس اور چراغ روشن کرنے وغیرہ میں بہت زیادہ اہتمام کیا کرتے تھے جسے ان کے زمانے میں بہت سے کم نگاہ لوگ اسراف کہا کرتے تھے۔ (۷)

حضرت شیخ احمد جام عارف زندہ پیل قدس سرہ کی تربیت حضرت ابوسعید فضل اللہ ابوالخیر اکیتی رحمۃ اللہ علیہ کی روح مبارکہ کے ذریعہ ہوئی تھی، اور آپ ہی کے حکم سے حضرت شیخ زندہ پیل کو آپ کے بیٹے شیخ ابو طاہر کی معرفت خلافت صدیق عطا ہوئی تھی۔ کہتے ہیں کہ شیخ ابوسعید ابوالخیر نے اپنی زندگی میں چالیس عارفان کامل کی تربیت کی تھی اور انہیں میں حضرت زندہ پیل بھی تھے جو روحاںی طور پر اعلیٰ منصب پر فائز تھے۔ (۸)

حضرت شیخ ابوسعید ابوالخیر المیہنی کو شخصیت ہشت پہلو یا مجموعہ ہم خوبی کہا جائے تو کوئی غلط بات نہ ہوگی، نفحات الانس میں حضرت مولانا عبد الرحمن جامی علیہ الرحمہ نے سلطان وقت، جمال اہل طریقت اور شرف القلوب جیسے القاب سے انہیں یاد فرمایا ہے۔ (۹)

حضرت شیخ ابوالحسن خرقانی جیسی بلند پا یہ شخصیت آپ کی مہمانی پر فخر کیا کرتی تھی، ایک دفعہ حضرت شیخ ابوالحسن خرقانی کے یہاں آپ اپنے مریدوں کے ہم راہ مہمان ہوئے، اس وقت آپ کے گھر میں چند لکھیوں کے سوا کچھ میسر نہ تھا، آپ کے کہنے پر آپ کی اہلیہ نے اس پر چادر دھک دیا اور مہمانوں کو حسب ضرورت کھلانی لگئیں، سب شکم سیر ہو گئے پھر بھی چادر کے پیچے روٹیاں پکی رہ گئیں، آپ کے خادم نے تجب کیا اور چادر پہنائی کہ ماجر کا پیا ہے دیکھا تو وہاں کچھ نہ پایا، شیخ خرقانی نے فرمایا نا دان! تو نے بہت برا کیا اگر تو چادر نہ اٹھاتا تو فضل خدا سے قیامت تک روٹیاں نکلی تھیں، کھانے سے فارغ ہو کر شیخ ابوسعید نے آپ سے سماع کی فرمائش کی، باوجود اس کے کہ آپ نے کبھی سماع نہیں سنایا راہ مہمان محفل آرائستہ کرا دی، تو ان نے جب چشیاں بجا بجا کر اشعار پڑھنا شروع کیا تو حضرت ابوسعید کھڑے ہو گئے اور تین مرتبہ اپنی آستین جھٹک کر اس زور سے زمین پر پاؤں مارے کہ خانقاہ کی دیواریں تک ہل گئیں، حضرت ابوالحسن نے گھبرا کر کہا: بس کیجھ کیوں کہ مکان گرجانے کا خطرہ ہے اور زمین و آسمان آپ کے ساتھ وجد کر رہے ہیں۔ اپنی اصلی حالت پلوٹ آنے کے بعد آپ نے فرمایا کہ اگر کوئی جماعت تم سے یہ سوال کرے کہ تم لوگ اس طرح رقص کیوں کرتے ہو؟ تو جواب دینا کہ گزشتہ بزرگوں کے اتباع میں جس میں ابوالحسن جیسی شخصیت بھی ہوتی ہے۔ (۱۰)

آپ کے مقام ولایت کے لیے اس سے بڑی سند اور کیا ہوگی کہ حضرت ابوالحسن خرقانی نے

کافی سمجھتے ہوئے اسے بند کرنے کا حکم دیا اور معرفت الہی کی طرف آپ کی لوگادی۔ پیر و مرشد کے وفات پا جانے کے بعد جب کبھی آپ پر قبض کی کیفیت طاری ہو جاتی تو سرخ جا کر اپنے پیر کی قبر کی زیارت کرتے اور بست کشاد میں بدل جاتا۔ پیر و مرشد کے کہنے ہی پر شیخ اسلامی کے ذریعہ آپ کو خرقہ عطا ہوا تھا۔ آپ نے کافی دنوں شیخ ابوالعباس القصاب کی خدمت میں بھی ریاضت کی، شیخ ابوالعباس القصاب کے جماعت خانے میں ایک جگہ تھی جہاں اکتالیس سال مقیم رہے۔ حضرت ابوالعباس کی یہ عادت تھی کہ رات کو اگر کوئی مرید زیادہ جا گلتا تو آپ فرماتے کہ بیٹھا سوجا جو یہ فقیر کر رہا ہے تمہاری خاطر کر رہا ہے ورنہ فقیر کے لیے یہ مجاہدہ ضروری نہیں ہے، لیکن انہوں نے اس درمیان شیخ ابوسعید کو ایک دفعہ بھی ایسا نہ کہا جیسا کہ دوسروں کو کہتے تھے۔

ایک دفعہ رات کے وقت حضرت ابوالعباس اپنے جگہ سے باہر آئے، آپ نے فصد کرایا ہوا تھا (رگ کھول کر خون نکلوانا) شیخ ابوسعید کو یہ حال معلوم تھا، اٹھے اور شیخ کے سامنے آ کر ہاتھ دھلانے اور شیخ سے چادر لے لی (شاید خون آ لودہ رہی ہوگی) اور اپنی چادر انہیں پیش کی شیخ ان سے چادر لے کر اوڑھ لی اور نماز پڑھنے لے۔ شیخ ابوسعید نے جب چادر دھوا اور سکھا کر آپ کی خدمت میں پیش کی تو آپ نے اشارہ تا فرمایا کہ تم اوڑھ لو! جب صبح ہوئی تو لوگوں نے دیکھا کہ شیخ ابوسعید اور شیخ ابوالعباس ایک دوسرے کے پڑھے پہنے ہوئے ہیں، لوگوں نے تجب کیا تو شیخ ابوالعباس نے فرمایا ہاں رات کو کپڑے نہ ہوئے، یہ سب ابوسعید کا نصیب ہے۔ اسے مبارک ہو۔ (۵)

آپ اپنا وقت قرب و جوار کی خانقاہوں میں گزارتے ان خانقاہوں میں ”رباط کہن“ کا نام خصوصیت سے لیا جاتا ہے۔ آپ کا سینہ جہاں علوم طاہری سے بریز تھا ہیں علوم بالطفی کا بھی بحر موافق تھا۔ آپ عشق الہی میں جاں سوزی سے انتہائی لطف اندوز ہوا کرتے، بھی متعدد دنوں سے کھانے پینے سے ناطہ توڑ لیتے، فقر و فاقہ کی نگی میں، قوت لا یکوت، کا لطف اٹھاتے، مہینوں پہیاڑوں میں غائب ہو جاتے، پاپیادہ صحراؤں میں چکر کاٹتے رہتے یہاں تک کہ آپ کی عمر چالیس سال ہو گئی اور آپ کی ریاضت نفس کا دورہ اسی طرح جاری رہا۔ (۶) دوسرا دور آپ کا ”خدمت درویشاں“ کا دور ملتا ہے اس میں آپ کا مقصد تذیل نفس تھا، آپ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تک پہنچنے کا آسان ذریعہ ہے راحتے بدل مسلمانے رساندن۔

آپ انتہائی کشادہ دست تھے، مریدوں کے لیے پر تکلف دعوتون کا اہتمام کرتے، اختتام دعوت پر مجلس سماع قائم ہوتی، جہاں عشق الہی کے شعلے بھڑکتے، نعرے لگائے جاتے، خرقہ پھاڑے جاتے، اور گریباں چاک ہوتے، ان دعوتوں پر ہزاروں دینا رخچ ہوتے، کئی بار حضرت ابوسعید مقرر دس بھی ہو جاتے اور ان کے ناظم حسن مودب کو پریشانی بھی اٹھانی پڑتی لیکن بالعموم ایسا

تھے، دل بربیاں، قلب سوزاں، چشم گریاں اور وجود جمیاں کے امترانج سے جو چیزیں عشق حقیقی کی صورت میں نمودار ہوتی ہیں وہی ان کی رباعیوں میں نظر آتی ہیں۔ مولانا شبلی کی منتخب کردہ رباعیوں میں سے ایک رباعی تمثیل کے طور پر پیش کی جاتی ہے۔

دل جز رہ عشق تو نہ پوید ہرگز جز در و محبت تو نہ جوید ہرگز  
حراءٰ لِمْ عَشْقٌ تُو شُورَسْتَانَ كَرَدَ تَاهَرَ كَسَےَ دَگَرَ نَهَ روَيَد ہرگز  
جس طرح رباعیات کی صنف میں حضرت شیخ ابوسعید رحمہ اللہ کو شہرت دوام حاصل ہوئی  
اسی طرح آپ کی مجالس وعظ کو بھی عظمت تام حاصل ہوئی۔ آخر میں ان کی چند جھلکیاں پیش  
کر کے مضمون کو تمام کرتا ہوں، آپ نے طہارت بالطفی، صفائے قلب اور درع پر گنگوکو کرتے  
ہوئے ارشاد فرمایا:

لوگو! خواہشات نفسانی کا ترک کرنا قرب خداوندی کا ذریعہ ہے، انسانی مزاج بھی یہی ہے  
کہ وہ ہرچھی چیز کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا اور اس کے لیے بہت ساری مشقتیں اٹھاتا ہے اور  
دوری اختیار کرتا ہے، پھر کیا ممکن ہے کہ خدا تک رسائی بغیر اور امر پر عمل کیے اور منہیات سے  
اجتناب کیے ہو جائے۔ ہرگز ممکن نہیں، مجھ فقیر ابوسعید ابوالخیر کو دیکھو کہ میں نے اپنے ابتدائے  
سلوک میں اٹھارہ چیزیں خود لازم کری ہے اور ان نزومات کے ذریعہ میں نے اٹھارہ ہزار عالموں کو  
خود سے دور کر لیا۔ ان میں سے پہلی یہ کہ میں نے ہمیشہ روزے رکھے، دوسرا حرام باتوں سے  
پرہیز کیا، تیسرا ہمیشہ ذکر الہی کیا، چوتھی ہمیشہ شب بیداری کی وہ بھی اس طرح کہ نہ تو بھی لیٹا اور  
نہ بھی کسی چیز سے ٹیک لگائی، پانچوں قناعت کی، چھٹی اگر سونے کی بہت ضرورت محسوس کی تو بیٹھے  
بیٹھے سو گیا ساتوں ہمیشہ قبلہ رہ بیٹھا، آٹھویں کسی نابالغ لڑکے کونہ دیکھا اور محرب کی طرف نگاہ کی،  
نویں دریزوں گری نہ کی تا کہ صرف حلال روزی ہی مجھ کو پہنچے، دسویں خود کو اللہ کے سپر کر دیا،  
گیارہویں ہمیشہ مسجد میں بیٹھا رہا، بارہویں ہرگز کسی ضرورت کے بغیر باز ارلنے گیا، تیرہویں  
ہر شبانہ روز میں ایک بار ختم قرآن کیا، چودھویں دیکھنے میں اندر ہانستے میں بہر اور بولنے میں گونگا  
ہو گیا، یہاں تک کہ تخلوق مجھ کو دیوانہ کہنے لگی اور میں اس کو درست سمجھتا ہوں۔ پندرہویں یہ کہ پیغمبر  
صلی اللہ علیہ وسلم سے مقول ہر بات جو مجھ تک پہنچی میں نے اس پر عمل کیا، اگر وہ بڑی بات سے روکنے والی ہوئی  
تو اس سے پرہیز کیا وغیرہ۔ (۱۳)

حضرت شیخ ابوسعید رحمہ اللہ نے اصلاح احوال کے تحت بڑا عجیب و غریب فارمولہ پیش کیا جو،  
جہاں یہ ندرت بیان کے اعتبار سے منفرد ہے وہیں حب مال و جاہ سے باز رکھنے میں بے مثال ہے۔  
آپ فرماتے ہیں:

ایک روز آپ سے فرمایا کہ میں نے تمہیں موجودہ دور کا ولی مقرر کر دیا ہے، تمہاری شان و لایت  
بہت بلند بالا ہے، میں ایک زمانے سے یہ دعائیں کرتا تھا کہ اللہ تعالیٰ مجھے کوئی ایسا فرزند  
عطا کر دے جو میرا ہم راز بن سکے اور اب میں خدا کا شکر گزار ہوں کہ اس نے مجھے تم جیسا شخص  
عطایا کر دیا۔ تذکار کی کتابوں سے پتا چلتا ہے کہ یہ دونوں بزرگ ایک دوسرے کے ادب و احترام کی  
حد درجہ رعایت فرماتے تھے۔ ایک مرتبہ رخصت کرتے وقت حضرت ابوسعید رحمہ اللہ علیہ نے  
حضرت ابوالحسن خرقانی کی خانقاہ کے دروازے کو بوسہ دے دیا، حضرت شیخ خرقانی نے فرمایا کہ  
چوکھت کے پتھر کو احترام کے طور پر اٹھا کر محرب میں نصب کر دو، حسب الحکم ایسا کیا گیا، لیکن صح کو  
دیکھا گیا تو وہ پتھر اپنی جگہ پہنچ گیا تھا مسلسل تین یوم ایسا ہوتا ہاں ہذا شیخ خرقانی نے حکم دیا کہ اسے  
اب بھی رہنے والے دو اور شیخ ابوسعید کے احترام کی نیت سے اس دروازے کو مستقل طور پر بند کروادیا،  
آمد رفت کے لیے دوسرے دروازہ کھولوادیا۔ حضرت ابوسعید بھی احترام میں کوئی کسر باقی نہ رکھتے  
بیہاں تک کہ حضرت ابوالحسن خرقانی کے سامنے کبھی لب کشانی نہیں کی۔ مجھ پوچھنے پر فرمایا سمندر  
کے مقابلے میں ندیوں کی اہمیت نہیں ہوتی، شیخ کے بال مقابل بات نہ کرنا ہی داخل ٹوپ ہے۔

شیخ ابوسعید مہنونی جہاں طریقت کے سلطان وقت تھے وہیں آپ کشور لوح قلم کے بڑے  
تاجدار تھے، مشہور ہے آپ نے موضوع تصوف پر ایک گرائیں تدریکتاب تصنیف فرمائی اور اس پر  
اپنا کافی وقت بھی صرف کیا پھر اچانک آپ کے دل میں کیا خیال گزرا کہ مسودہ کی شکل میں وہ  
سارا علمی سرمایہ زمین کے اندر دفن کر دلا اور فرمانے لگے۔

”نعم الدلیل انت والا حتفال بالدلیل بعد الوصول محل“  
یعنی سب سے اچھی دلیل تیری ذات ہے اور تجھ تک رسائی کے بعد غیر کے ساتھ مشغول  
ہونا محال ہے۔ (۱۱)

آپ کا طبعی میلان شروع ہی سے شعرو شاعر کی جانب تھا اور اس میں یہ طولی رکھتے تھے۔  
حضرت ابوسعید جتنے الاعزם، صاحب شوکت، مرد حق آگاہ تھے آپ کی شاعری بھی اسی درجہ بلند پا  
یہ، نکات آفریں اور معرفت الہی سے سرشار تھی، آپ کی رباعیات اب تک اس کی زندہ مثال ہیں۔  
حضرت ابوسعید کے تعلق سے مولانا شبلی نہمانی لکھتے ہیں:

”سب سے پہلے صوفیانہ خیالات حضرت سلطان ابوسعید ابوالخیر نے ادا کیے، وہ شیخ بولی  
سینا کے ہم عصر تھے، ان سے اور شیخ سے مراسلت رہتی تھی۔ شیخ مشکل مسائل ان سے دریافت  
کرتے تھے اور وہ ان کا جواب دیتے تھے یہ مراسلات آج بھی موجود ہیں۔“ (۱۲)

حضرت شیخ کی رباعیاں اور ان کے آشیش اشعار پر اندر عشق حقیقی کی آگ بھری رکھتے

بہشت ہے۔ بندے اور خدا کے درمیان آسمان، زمین، عرش و کرسی جا ب نہیں بلکہ پندراءور خودی جا ب ہے اس کو درمیان سے ہٹا دیں تاکہ خدا تک پہنچ جائیں۔

### میرے عزیزا!

”ساری دھنیتیں نفس کی طرف سے ہیں اگر اس کو ہلاک نہ کرو گے تو یہ تم کو ہلاک کر دے گا“، حضرت شیخ ابو سعید ابو الحیرہ مہموی کی شہرت و مقبولیت بعض اصحاب علم کو بعض و عناد کی وجہ سے ایک آنکھ نہ بھاتی تھی اور وہ جگہ شکوہ و شکایت اور غیبت کی زبان کھولے رہتے تھے۔ ان کی پر تکف دعویوں، مجالس سماں، اور مجالس وعظی کی تقریبیوں کو دیکھ کر ایک بار ابو بکر محمد بن اسحاق مسماش الکرامی نے حنفی فاضلی محمد مسلم الاستوائی سے گھوڑ کر کے سلطان محمود کے پاس ان کی شکایت کر دی جس پر سلطان نے ابو بکر کو تحقیقات کرنے کا حکم دیا۔ ان پر یہ الزام لگایا کہ یہ منبر پر چڑھ کر قرآن و حدیث کی بجائے اشعار پڑھتے ہیں، پر تکف دعویتیں قائم کرتے ہیں اور نوجوانوں کا ناقہ ہوتا ہے مگر شیخ ابو سعید رحمہ اللہ نے اپنی فراست سے ان دونوں کی کوششوں کو ناکام بنا دیا۔

آپ کی وفات حضرت آیات کے بعد آپ کے پسمندگان میں ایک بڑا نبہ تھا۔ آپ کے بڑے صاحب زادے ابو طاہر سعید کو آپ کا جانشین بنایا گیا۔ انہوں نے اپنے والد کی طرح خدمتِ خلق، رشد و ہدایت اور مخالف و مجالس کے اہتمام کا کام جاری رکھا جس کے سبب سے وہ بہت مقرض بھی ہو گئے لیکن جب نظام الملک کو اس کی خبر ہوئی تو اس نے ازہر خدمت درویش آپ کے سارے قرضے ادا کر دے۔ (۱۵)

یک حملہ ممتازہ مردانہ بگردیم  
از علم گز شتم و بعلوم رسیدیم

### ما خذ و مراجح

- (۱) الباب جلد ۲ صفحہ ۲۰۳، بحوالہ رسالہ قشیری صفحہ ۸۲
- (۲) انسا یکلو پیدیا آف اسلام، مقالہ ابو سعید بن ابی الحیر
- (۳) رسالہ قشیری صفحہ ۸۷-شیخ ابو القاسم القشیری
- (۴) رسالہ قشیری صفحہ ۸۵-۸۷ شیخ ابو القاسم القشیری
- (۵) مرادۃ الامراض صفحہ ۲۷۰-۳۶۹- مصنف شیخ عبدالرحمٰن جامی
- (۶) انسا یکلو پیدیا آف اسلام، رسالہ قشیری صفحہ ۸۵
- (۷) مرادۃ الامراض صفحہ ۲۷۳
- (۸) قصر عارفان صفحہ ۱۳۰-۱۳۱ حضرت شیخ مولوی احمد چشتی حیدر آباد (ترجمہ و ترتیب پیر

”لوگو! اگر تم دیکھو کہ کوئی درویش اپنی خانقاہ میں کسی شراب خوار کرتا ہو تو اسے نرمی کے ساتھ سمجھا، سختی نہ کرو لیکن اس کے پاس سونے یا چاندی کا ایک سکھ پاؤ تو اس کو آگ میں گرم کرو اس کے پہلو کو اس سے داغ دو کہ جو چیز تم کو خدا سے باز رکھے وہ منحوس ہے اور اس کی صحبت اختیار کرنا نہیں ہے۔ آپ نے فرمایا جو کوئی مال رکھتا ہے وہ پامال ہے۔ اس سے صرف نظر کر دینا چاہیے کہ اس وجہ سے اپنے اور مخلوق کے لیے بلا بن چکا ہے۔ عقل مندو! سنو جا جت مندو تو ساری دنیا ہے ہر ایک کو ایک نہ ایک حاجت ضرور ہے لیکن ہماری یہ حاجت ہے کہ ہمیں کوئی ضرورت و حاجت ہی نہ ہو، اس اعتبار سے ہمیں تم پر فضیلت ہے کہ تم ہم سے کہتے ہو اور ہم اس سے کہتے ہیں۔ مخلوق کے لیے تو بہت آسانی ہے کہ ان کا مام رحیم اور حمیں سے پڑا ہے اور ہمارے لیے مشکل ہی مشکل کہ ہمارا کام جبار اور قہار سے پڑا ہے۔“ (۱۶)

حضرت شیخ ابو سعید رحمہ اللہ کا خاص طریقہ لطف و عنایت اور رافت و رحمت بر خلق کا طریقہ تھا، غالباً ان کے پیش نظر حضور اقدس ﷺ کی یہ حدیث مبارکہ رہی ہو گی صل من قطعک و اعط من حرمک و اغفر من ظلمک آپ نے تصوف کے موضوع پر خطاب کرتے ہوئے فرمایا: التصوف، ترحم النفس فی العبودیة وتعلق القلب بالربوبیة والنظر الی اللہ بالکلیة یعنی لوگو: تصوف کیا ہے؟ مقام بندگی میں نفس پر رحم کرنا اور اپنے قلب کا ذات ربویت سے وابستہ رکھنا اور اپنی تمام تر توجہات اللہ جل شانہ پر مرکوز رکھنا۔ مقام فاقہر گفتگو کرتے ہوئے آپ نے فرمایا:

ارباب طریقت اور دوستان معرفت، بخدا جان لو تیں سال ہو گئے تھے کہ میں خدا کو ڈھونڈتا تھا بھی پاتا تھا اور کبھی نہیں۔ اب چالیس سال ہو گئے کہ میں ابو سعید کو ڈھونڈتا ہوں اور نہیں پاتا ہوں۔ دوستو! یہ حققت ہے تھتہ (۳۷) سال کے بعد مجھ کو میری خودی سے نکالا گیا، اگر ابو سعید کی نیتی کے ایک ذرے کے مقابل آٹھ جنیں ہوں تو مخدوں بود ہو جائیں، خدا کو تو دیکھا جا سکتا ہے لیکن درویش کو نہیں، کیونکہ خدا خدا ہے اور درویش نہیں ہے۔ دوستو! ایک بار میں نے ضعیف العمر تجربہ کا رایک مرد سے کہا کہ مرد پیر تم بھی کچھ کہو، اس نے کہا ”سواحت تعالیٰ کے جو کچھ جانتا ہے فراموش کر دے اور حق تعالیٰ کی طرف سے سواغاموشی کے کوئی بات نہیں ہے، عارف اور معرفت جہاں ہوتے ہیں حق سے حق کی طرف ہوتے ہیں، لوگو! بندگی کا قاعدہ نیتی پر ہے، جب تک اپنے ذرہ اثبات کی صفت میں رہے گا تب تک جا بقی رہے گا، کیونکہ اثبات خدا کی صفت ہے اور نہیں بندے کی، بادشاہ غلام کو نہیں پہنچتے ہیں، کو شش کرو کہ غلام ہو جاؤ۔ تم نے جب یہ مکان کیا کہ حق کو پالیا تو سمجھو اسی وقت اس کو کھو دیا، جس جگہ خودی ہے وہ دوزخ ہے اور جس جگہ نیتی ہے وہ

زادہ علامہ اقبال احمد فاروقی (ت)

(۹) نفائیت الانس در ذکر شیخ ابوسعید ابوالخیر، مولانا عبد الرحمن جائی

(۱۰) تذکرۃ الاولیاء صفحہ ۲۸۵-۲۸۶- مصنفہ شیخ فرید الدین عطار

(۱۱) مقدمہ عوارف المعارف صفحہ ۱۱، علامہ شمس بریلوی

(۱۲) شعر احمد جلد چھم صفحہ ۱۲۰، مولانا شمسی نعمانی

(۱۳) کائنات تصوف، شیخ ابوسعید کی ریاعیات کی تشریح، سید شاہ محمد اشتیاق عالم شہبازی

(۱۴) مقالات صوفیہ صفحہ ۹۲-۹۳، مولانا شاہ محمد قلندر علوی کا کوروی و اضافہ فرمودہ

(۱۵) مقالات صوفیہ صفحہ ۹۳-۹۵، شاہ تراب علی قلندر کا کوروی (مترجم مولوی حافظ شنبیب احمد علوی کا کوروی)

(۱۶) انسائیکلو پیڈیا آف اسلام (مقالہ ابوسعید بن ابوالخیر)۔ بحوالہ رسالہ قشیریہ صفحہ ۷-۸۶-۸۷

۰۰۰

## شاہ صفیٰ اکیڈمی کی فخریہ پیش کش

داعی اسلام عارف باللہ شیخ ابوسعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی مر خلد (العالیٰ)  
کی قلبی واردات، گنجینہ معانی، بحر حاکم و معارف، مثنوی

### نغمات الابرار فی مقامات الابرار

جو

سلیس اردو زبان میں شریعت و معرفت کا انمول خزانہ ہے

تیسرا ایڈیشن

اپنے نئے رنگ و آہنگ اور ضروری توضیحی حواشی کے ساتھ

منظر عام پر آ رہا ہے۔

حواشی نگار

ذیشان احمد مصباحی

### ذیرِ اهتمام

شاہ صفیٰ اکیڈمی، خانقاہ عارفیہ جامعہ عارفیہ سید سراویں، کوشاہی، الہ آباد

نام کتاب: **الحقيقة المحمدية**، مصنف: علامہ وجیہ الدین علوی گجراتی علیہ الرحمہ،  
فارسی شرح: شرح حقیقت محمدیہ، شارح: شیخ عبدالعزیز خالدی،  
اردو ترجمہ: **الیضاح حقیقت**، مترجم: مولانا ناصر اللہ رضوی مصباحی،  
صفحات: ۳۰۷، قیمت: درخ نہیں، ناشر: اتحاد الاسلامی، ملت نگر، مبارک پور (اعظم گڑھ)

علم تصور اور اس کی تعلیمات کو عام کرنے کے لیے اس فن کے اساطین وائے نے متعدد کتب و رسائل تالیف کیے، زیر نظر کتاب ”الیضاح حقیقت“ بھی اسی سلسلۃ الذہب کی ایک حسین کڑی ہے، یہ کتاب ”شرح حقیقت محمدیہ“ کا اردو ترجمہ ہے، جو ”حقیقت محمدیہ“ کی فارسی شرح ہے، حقیقت محمدیہ دسویں صدی ہجری کے معروف صوفی بزرگ اور عظیم محقق علامہ سید وجیہ الدین احمد علوی گجراتی متوفی ۹۹۸ء کی فن تصور میں ایک معروکۃ الاراث تصنیف ہے، افادہ عام کے لیے علامہ وجیہ الدین ہی کے شاگرد رشید علامہ عبدالعزیز خالدی علیہ الرحمہ نے فارسی زبان میں اس کتاب کی شرح تحریر فرمائی، فارسی زبان میں ہونے کے ناتے اردو وال طبقہ کے لیے اس شرح سے کما حقہ استفادہ و افادہ مشکل تھا، اس لیے حضرت مولانا ناصر اللہ رضوی مصباحی صاحب نے مولانا نظام الدین مصباحی، بولٹن یو، کے مولانا مقصود مصباحی ڈیویز بری یو، کے صاحبان کی فرمائش پر اس فارسی شرح کا اردو ترجمہ فرمایا ہے، شروع کتاب میں مترجم کرم کی طرف سے پیش لفظ مرقوم ہے، جس میں آپ نے حقیقت محمدیہ اور اس کی فارسی شرح کا مختصر تعارف پیش کیا ہے، اور اس بات کا انہصار فرمایا ہے کہ کس طرح سے فارسی شرح کے دونوں مختلف لاتہریوں سے اجنب الاسلامی کے پاس بھیجے گئے، اور پھر اس شرح کے ترجمہ، تحقیق، تجھیہ اور تقدیم کے تعلق سے آپ نے کس قدر جاں فشاںی اور عرق ریزی کا مظاہرہ فرمایا ہے، اس کے بعد ص ۲ سے لے کر ص ۷۱ تک حقیقت محمدیہ کے مصنف علامہ وجیہ الدین گجراتی کی حیات و خدمات پر مشتمل مولانا ابن یوس بركاتی رضوی استاد مدرسہ عربیہ فیض العلوم محمد آباد گوہنہ کی ایک معلوماتی تحریر ہے۔

اس کے بعد اصل کتاب کا آغاز ہوتا ہے، کتاب ”حقیقت محمدیہ“ ایک مقدمہ و مطلب اور ایک تکمیلہ پر مشتمل ہے، مقدمہ میں مطلوب و مقصود سے متعلق امور موضع، مبادی اور رسائل مندرج ہیں، مطلب اول میں مراتب تعلیمات میں وجود پاری تعالیٰ کے ظہور اور عالم کے منصہ شہود پر آنے کی کیفیت بیان کرنے کے ساتھ حقیقت محمدیہ پر وہنی ڈالی گئی ہے۔

کتاب کا اردو ترجمہ کافی سلیس و عام فہم ہے، تاہم ترجمہ میں کہیں کہیں فارسی الفاظ کی کثرت وجہ نقلات خسرو بن رہی ہے، کتاب میں موجود آیات، الفاظ احادیث اور دوسری عربی عبارتوں کا ترجمہ بھی پیش کیا گیا ہے، ہاں ایک جگہ چند عربی اشعار کا ترجمہ نہ کر کے بعینہ اشعار کو نقل

## پیمانہ

نام کتاب: مشائخ نقش بندی، مولف: مولانا نفیس احمد قادری مصباحی  
 سال اشاعت: ۲۰۱۰ء، صفحات: ۸۱۲، قیمت: ۳۵۰ روپے  
 ناشر: کتب خانہ بینائی، مسجد پولیس لائئن، بیوی ہر آباد، لاہور (یونی)

زیر تبصرہ کتاب ”مشائخ نقش بندی“ جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہے کہ اس میں صرف نقش بندی بزرگوں کے احوال و آثار کو شامل کیا گیا ہے جن کی دینی، سماجی اور اصلاحی خدمات ہر میدان سطح پر قابل تحسین ہیں۔

اس کتاب کے مؤلف مولانا نفیس احمد قادری مصباحی ہیں جو عالم گیر شہرت یافتہ دینی درس گاہ الجامعۃ الاشرفیہ مبارک پور کی مسند مدرس پر متمکن ہیں۔ آپ بہت ہی دین دار، غیق و نسار اور کشاور ڈرف انسان ہیں۔ آپ ایک برق نگار صاحب قلم ہیں یہی وجہ ہے کہ کثرت مشاغل، ہجوم افکار اور عدیم الفرصة ہونے کے باوجود ادائی تخفیم کتاب کو صرف چار مینی کی قیمت دست میں پائیں تک پہنچا دیا۔ کتاب بہت ہی قیچی اور اہم معلومات پر مشتمل ہے۔ علاوہ ازیں محقق مسائل جدیدہ حضرت مفتی نظام الدین رضوی دام طله کے قلم فیض سے لکھے ہوئے ایک وقیع اور تحقیقی مقدمہ نے اس کی اہمیت و افادیت کو دو بالا کر دیا ہے۔

مؤلف گرامی نے ایک اچھا قدم یہ اٹھایا ہے کہ اس میں چند قدیم مشائخ کرام کے ساتھ ساتھ متاخر بزرگوں کے احوال زندگی اور ان کے نمایاں کارنا میں کو محفوظ کر کے حادث زمانہ اور گم ناموں کی فہرست میں ان کو شامل ہونے سے بچایا ہے۔

اس میں آپ نے قدیم و متاخر کل اڑتینیں مشائخ کرام کے حالات و واقعات اور ان کی خدمات کو عصری تقاضے اور جدید ضرورت کے مطابق ایک نئے رنگ و روپ، عمدہ طرز اور بہترین اسلوب میں قلم بند کیا ہے اور ان کی کتاب حیات کے اہم گوشوں اور قیمتی معلومات کا ایک بہت بڑا ذخیرہ جمع کیا ہے جو بلاشبہ شاہکن طریقت و معرفت اور سریدین و مفتیین کے اطمینان قلب اور روحانی سکون کا سامان اور متلاشیان حق کی ہنستی و فکری رہنمائی کے لیے مشعل راہ اور رشنہ بلوں کے لیے سیرابی اور شادکامی کا بہترین ذریعہ ہے۔

اس میں شامل قدیم اور مشاہیر مشائخ کے چند اسامیہ ہیں: حضرت ابو یزید بسطامی، حضرت شیخ ابو الحسن خرقانی، حضرت سید محمد بہاء الدین نقش بندی، حضرت خواجہ محمد باقی باللہ، حضرت مجدد الف ثانی سر ہندی، حضرت خواجہ سیف الدین سر ہندی، حضرت مرازا مظہر جان جانان قدست اسرار ہم وغیرہ۔

انداز تحریر اور اسلوب بیان شستہ و شگفتہ ہے، فارسی اور عربی عبارات خاص کر اشعار کا

کر دیا گیا ہے۔ پروف ریڈنگ میں زبردست احتیاط کے باوجود کہیں بچھے الفاظ چھوٹ گئے ہیں، مثلاً اس اپر ذاتی صفات کی تعداد سات تباہی گئی ہے، اور بیکھل مشتقت ساتوں صفتیں مذکور ہیں، مگر بیکھل مصدر صرف ۶ رہی صفات کا ذکر ہے، صفت کلام مذکور نہیں ہے، ان سب باتوں کے ساتھ ترجمہ میں، بہت ساری خوبیاں بھی ہیں، مترجم مکرم نے ترجمہ میں آنے والی شخصیات اور کتب و رسائل کا حاشیہ میں جامع تعارف پیش کیا ہے، مفہوم واضح کرنے کے لیے دوران ترجمہ شرائع سے بھی کام لیا ہے، مضمون میں رنگ بھرنے کے لیے اپنی طرف سے اشعار بھی پیش کیے ہیں، کتاب کے دونوں لئھوں میں اگر کسی لفظ میں ترمیم کی ہے تو نیچے حاشیہ میں اس کی صراحت کر دی ہے، بچھے اصطلاحات و مطالب کی وضاحت کے لیے الملفوظ کے حوالے سے امام احمد رضا علیہ الرحمہ کے اقوال و ارشادات پیش کیے ہیں۔ بہر حال ہم مترجم مکرم کی خدمت میں اس عظیم علمی کام کے لیے تشرک و تہذیب کے سوغات پیش کرتے ہیں۔

تبصرہ نگار: کمال احمد علیمی

نام کتاب: مجددین امت اور تصوف، مصنف: ڈاکٹر محمد عبدالحق انصاری  
سال اشاعت: مارچ ۲۰۰۹ء، صفحات: ۲۷، قیمت: ۳۵ روپے  
ناشر: مرکزی مکتبہ اسلامی پبلیشورز، نئی دہلی

عبدالحق انصاری تحریک اسلامی کے معتبر اسکالار اور معروف دانش ورہیں۔ پروفیسر صاحب کی ایک درجن سے زائد کتابیں اور پچاس کے قریب مقالے اور کتابچے انگریزی اور اردو زبان میں شائع ہوچکے ہیں۔ لیکن ان کی تصوف پر تصنیف (Sufism and Shariah) جو اسلام کے فاؤنڈریشن لیسٹر، انگلینڈ سے شائع ہوئی اسے غیر معمولی علمی شہرت حاصل ہوئی۔ اس کا اردو ترجمہ مرکزی مکتبہ اسلامی، نئی دہلی سے متعدد بار شائع ہوا اور ترکی ترجمے کی اشاعت اشتبول سے ہوئی۔ اردو زبان میں ”متعدد زندگی کا اسلامی تصور“ پروفیسر صاحب کی مقبول ترین تصنیف ہے۔ زیرِ بحث کتاب چار ابواب میں منقسم ہے اور ہر باب کو مصنف نے اپنے طرزِ کرسی ایک مجدد کے نام سے موسوم کیا ہے۔ باب اول: امام عالی ابو حامد محمد غزالی، باب دوم: شیخ الاسلام احمد نقی الدین ابن تیمیہ، باب سوم: مجدد الف ثانی شیخ احمد سرہندی، باب چہارم: حکیم الامامت شاہ ولی اللہ دہلوی، آخر میں ”مشائخ قادریہ کے اشغال“ کے نام سے ایک ضمیمہ شامل کیا گیا ہے جو چھ صفحات پر مشتمل ہے۔ ضمیمہ کو کتاب کے چوتھے باب میں ہی شامل رکھا گیا ہے۔ ابتدائی میں پروفیسر صاحب کا مختصر مگر بصیرت افروز مقدمہ ہے جس میں مصنف نے تجدید دین کا اکی عظیم انجام دینے والے اصحاب کی فہرست میں ان چار اشخاص کو سر بر آور دہ علماء مجددین میں شامل کیا ہے اور تصوف کے اعمال و افکار پر امام غزالی، ابن تیمیہ، مجدد الف ثانی، اور شاہ ولی اللہ کے خیالات کی تخلیص کو یک جا کیا ہے۔ ان کے متعلق گفتگو کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”ابن تیمیہ“ کو چھوڑ کر باقی تینوں خود صوفی ہیں، اور آگے اپنے قول کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں ”ابن تیمیہ“ کے بارے میں بعض حلقوں میں یہ خیال عام ہے کہ وہ تصوف کے شدید مخالف اور ناقد ہیں۔ لیکن یہ خیال صحیح نہیں، ابن تیمیہ نہ نفس تصوف کے مخالف ہیں اور نہ بغیر تخلیص صوفیہ کے اعمال و اشغال، آراؤ افکار کے ناقد ہیں۔ وہ صرف انہی اور ادو و طائف، افکار و نظریات پر تقدیر کرتے ہیں جنہیں وہ قرآن و سنت کے مطابق نہیں پاتے۔ ”تصوف“ کے ضمن میں کئی کتابیں موجود ہیں، بزرگان دین کے ملنوفات بھی بڑی تعداد میں دستیاب ہیں مگر عصر حاضر میں جن مشکلات کی فضاؤں میں انسان سانس لے رہا ہے۔ اس کے پاس تصوف جیسے عینیق موضوع کو سمجھنے کے لیے خیم کتابوں کا مطالعہ ناممکن امر بن چکا ہے۔ حصول زر اور ضروریات زندگی کے زیر اثر آدمی اتنا مصروف ہو گیا ہے کہ تحریر اور تقریر سے اس کا رشتہ کتنا چلا جا رہا ہے، ایسے دور میں جب وقت ہر انسان کے لیے بیش پیشی شے بن چکا ہے،

بماخواہ اور مطلب خیز ترجمہ مطالعہ میں مزید دلچسپی پیدا کرتا ہے۔ زبان و بیان کی سلاست و صفائی قارئین کو عبارت فہمی اور اصل معانی و مطالب تک رسائی میں کسی قسم کی پیچیدگی اور دشواری محسوس ہونے نہیں دیتی۔ کاغذ بھی عمدہ ہے اور طباعت و پروف ریڈنگ اور ٹائلنگ بھی سرا ہے جانے کے لائق ہے البتہ دوران مطالعہ چند توجہ طلب اور غیر مربوط الفاظ و عبارات نے میرے ذہن کو اپنی طرف مائل کیا جو شاید کتابت یا پھر پروف ریڈنگ میں عدم توجہ اور اس سے بے اعتمانی کی وجہ سے راہ پائی ہیں۔ اس مختصر سی تحریر میں قابل توجہ اور اصلاح طلب امور کو بیان کرنے کی گنجائش نہیں ہے تاہم چند کی نشاندہی ضروری ہے۔

(۱) ملکی قاری علیہ الرحمۃ الباری، (ص ۳۵)، جو اصل میں ملکی قاری علیہ الرحمۃ الباری ہونا چاہیے۔ (۲) حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے شکم مبارک سے ہوئیں، (ص ۳۸) جو اصل میں ”حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کے شکم مبارک سے ہوئیں“ ہونا چاہیے۔ (۳) حضرت زینب رضی اللہ، ص، ایضاً، جو اصل میں حضرت زینب رضی اللہ عنہا ہونا چاہیے۔ (۴) ”مرض موت میں ایک شخص نے اس قحطانیہ میں دیکھا کہ ایک دکان میں لیٹا ہوا ہے۔“ (ص ۲۵۰) جو اصل میں یہ ہونا چاہیے۔ مرض موت میں ایک شخص نے اس کو قحطانیہ میں دیکھا کہ وہ ایک دکان میں لیٹا ہوا ہے جیسا کہ ماقبل کی عبارت سے بھی یہی مفہوم ہو رہا ہے۔ (۵) ”مسواجے عالم کہا جاتا ہے“ ص ۵۹۶، جو اصل میں ”مسواجے عالم کہا جاتا ہے“ ہونا چاہیے۔ (۶) ”آپ کی تعلیم و تربیت بے حد خیال تھا،“ (ص ۶۰۸)، جو اصل میں ”آپ کی تعلیم و تربیت کا بے حد خیال تھا“ ہونا چاہیے۔ مولف گرامی نے مواد اور معلومات کی فراہمی اور ان کے اخذ و قبول میں بڑی احتیاط سے کام لیا ہے، غیر محقق اور بے بنیاد باتوں کی تحقیق و تفییش کر کے اصل حقیقت سے روشناس کرایا ہے جس میں آپ کی باریک بینی، اطافت اور محققانہ شان کی جھلک نمایاں ہوتی ہے جس کا اندازہ کتاب کے مطالعے کے بعد ہی کیا جاسکتا ہے۔

بہر حال کتاب بہت ہی جامع ہے۔ بہت سے اہم مباحث اور نکات پر مبنی ہے۔ آپ نے مشائخ کرام کے اوصاف و مکالات اور ان کے ارشادات کو بڑے حسین پرایے میں بیان کیا ہے اور ان کے روشن ہدایات کو عمدہ لب و لہجہ میں ذکر کیا ہے۔ بلاشبہ مولف محترم کی یہ کاوش بڑی گراس قدر ہے۔

تہذیب نگار: ابراہیم رضا مصباحی

نام کتاب: جہان تصوف، مصنف: شاہ محمد انور علی سہیل فریدی

صفحات: ۲۹۶، قیمت: ۱۵۰ روپے

ناشر: محمد انور علی سہیل فریدی ۱/۳ ۱۶۱ ریلوے کالوںی، تھامسن روڈ، نزد منٹو برج نی دہلی-۲

زیر نظر کتاب ”جہان تصوف“ تصوف کے موضوع پر لکھی گئی کتابوں میں ایک خوب صورت اضافہ ہے جس میں تصوف، صوفی اور علم تصوف کا تعارف و حقیقت، وحدت الوجود، وحدت الشہود، اقسام صوفیہ اور تصوف سے متعلق ابن تیمیہ جیسے علماء کے عقائد و نظریات کی تفصیل کے بعد حسب ذیل نکات و عنوانات کو موضوع قلم بنایا گیا ہے:

منازل تصوف، ارکان تصوف، بیعت و طریقت، شیخ طریقت اور شرائط شیخ، خلافت اور خرقہ خلافت، خانقاہ و معمولات خانقاہ، حقیقت و سماع اصفیا، سلاسل طریقت جس میں چار چیزوں طریقت کے تحت تصوف کے چودہ اصولی خانوادوں کا تذکرہ پھر ۲۳۳ فروعی خانوادوں کا تذکرہ درج ہے۔ شجرات طریقت سلسلہ چشتیہ، قادریہ، نقشبندیہ، سہروردیہ، رفاعیہ وغیرہ، منظوم شجرات اور مشائخ چشت کا پیغام محبت سمیت مبارک راتوں کی معروف دعائیں، وظائف، اوراد، مناجات اور جواز و سیلہ کی حقیقت عرفی و شرعی پر بھی خصوصی گوشہ موجود ہے جس کے بعد مصنف کو تصوف اور خانقاہوں کے حوالے سے ”امید کی کرن“، ”نظر آئی ہے۔“

اس طرح سے تصوف کے موضوع پر موجود کتابوں میں ”بہان تصوف“ ایک خوب صورت اضافہ ہے اور تصوف اور صوفیہ کے حوالے سے سیدھے سادے انداز میں معلومات حاصل کرنے والے افراد کے لیے بڑی ہی مفید تصنیف ہے۔ ابتدائی صفحات میں پروفیسر غلام یحییٰ انجمن مصباحی اور پروفیسر ثارا حمد فاروقی کے معلوماتی پیش لفظ اس کتاب کی اہمیت و ضرورت کو جاگر کرنے میں معاون ثابت ہو رہے ہیں۔ مصنف کسی خانقاہ کے روایتی پیر یا شیخ کسی مسجد کے امام یا کسی مدرسہ کے استاد نہیں بلکہ عملاً ایک سرکاری ملازم ہیں اور شہامی ریلوے اسپتال دہلی میں چیف لیباڑی سپرینگنڈنٹ کے عہدہ پر فائز ہیں، ہاں خانقاہ آبادانیہ فریدیہ بداریوں شریف یوپی اور خانقاہ قادریہ آبادانیہ فریدیہ یہ سہر سا بہار کے سجادہ نشین اور پابند شرع صوفی و عالم ہیں۔ یہ کتاب اسی روحتی سلسلے کی برکت، علمی ذوق اور شوق مطالعہ کا قابل ذکر نمونہ ہے۔

مبصر: طفر الدین بر کاتی

ایک کتاب کی چھ چھ سات سات، جلدیں کوئی پڑھے گا۔ پروفیسر محمد عبد الحق انصاری کا سب سے بڑا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے مختصر مگر جامع کتاب کی تالیف کا کام انجام دیا اور وہ سارے سوالات جو تصوف کے متعلق ایک بیدار شخص کے دل میں پیدا ہوتے ہیں ان کے جوابات اکابر کی کتب سے دیے، جیسے تصوف فی الحقیقت کیا ہے؟ تصوف کا آغاز کب ہوا اور کن ادوار سے گزار؟ صوفیہ اپنا سفر سلوک کس طرح طے کرتے ہیں؟ فنا و بقا، جم و فرق، صحو و شکر وغیرہ مختلف احوال و مقامات سے گزرتے ہوئے وہ بالآخر کس مقام پر پہنچے ہیں؟ تصوف کی غایت کیا ہے؟ صوفیہ نے وصول الی اللہ کا جو طریقہ اپنا کیا وہ وہی طریقہ ہے جیسے انہیاً کرام نے اختیار کیا اور اپنے اصحاب کو سکھایا؟ کیا طریقہ ولایت اور طریقہ نبوت دو الگ الگ طریقے ہیں؟ اور اگر ہیں تو کیا ان کی حیثیت ایک ہی منزل تک پہنچنے کی دو الگ الگ راہوں کی ہے یا ان کی منزلیں بھی الگ ہیں؟ کیا قرب نبوت و قرب ولایت دو الگ الگ تصورات ہیں یا ایک ہی تصور ہے، جس کے یہ دو نام ہیں؟ صوفیہ جس کشف و شہود کا ذکر کرتے ہیں اس کی حقیقت کیا ہے؟ اس میں اور انہیا کی وجہ میں کیا فرق ہے؟ کیا دینی امور کی تین اور دینی زندگی کی تکمیل میں صوفی کے کشف و شہود کی کوئی افادیت ہے؟ صوفیہ نے اپنے کشف و شہود کی روشنی میں حقیقت کے بارے میں جو نظریات پیش کیے ہیں ان کی حقیقت کیا ہے؟ وحدت الوجود اور وحدت الشہود کے نام سے جو فلسفے مرتب کیے گئے ہیں ان کی حقیقت کیا ہے؟ کیا وہ دونوں مختلف ہیں۔ یا فی الحقیقت ایک ہی طریقہ ہے اور راخلاف صرف چند غیر اہم امور میں ہے؟ یہ اور اس طرح کے مختلف امور کے سلسلے میں ہمارے مجددین نے جو کچھ لکھا ہے اس کا ذکر اس کتاب میں آیا ہے۔ امام غزالی کو چھوڑ کر تینوں ارباب بصیرت کی مختصر ترین سوائیں بھی اس کتاب (حاشیہ) میں شامل کی گئی ہے۔ کتاب کے انتظام پر ”مشائخ قادریہ کے اشغال“ کے نام سے جو ضمیمہ موجود ہے اس میں ذکر جہڑا، ذکر خفی، مراقبہ اور کشف الواقع کے عنوانات پر گفتگو کی گئی ہے۔ پروفیسر صاحب نے تصوف کی ان اصطلاحات اور طریقہ وظائف کے ضمن میں اس ضمیمہ کو اس میں شامل کیا ہوگا۔

مجموعی طور پر یہ کتاب مفید ہے اور اس سے تصوف کے تعلق سے بہت سے وہ حقائق واضح ہوتے ہیں جن کے بارے میں عام طور سے تصوف کے مخالفین و موافقین الٹھے رہتے ہیں۔

مبصر: نسید تالیف حیدر

ہے جس میں انہوں نے اصلی اور جعلی صوفیوں، حقیقی اور مصنوعی ولیوں، ریا کا رمح و بول کی حقیقت بتاتے ہوئے صحیح اولیاے کرام اور حقیقی صوفیہ کرام کا تعارف کرایا ہے اور متعلقہ حقائق سے متعلق کچھ روی اور کچھ بحثی کا جائزہ بھی لیا ہے نیز تصوف کی حقیقت، حقیقی صوفیہ کرام اور صحیح اولیاء اللہ کی پہچان بیان کرتے ہوئے قابل ذکر معتبر و معروف علماء اسلام کے اقوال سے اپنی جامع تحریر کو مستند و مدل بنا نے میں کامیاب ہوئے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب نے اپنے تفصیلی مقدمہ میں علامہ بن عربی اور متصور حلاج جیسے مافوق الفطرت باتیں کرنے والے صوفیہ پر کیے گئے اعتراضات کا تصفیہ بھی کیا ہے اور بڑی فراخ دلی کے ساتھ ان بالوں کا اعتراف بھی کیا ہے جن سے ہماری کورانہ عقیدت کے سبب ہماری جگ ہنسائی ہوتی ہے اور نتیجہ میں تصوف بدنام ہوتا ہے اور صوفیہ کرام کو بھی تقدید کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔ دیباچے میں ”ولی مخصوص نہیں ہوتا، صوفی مخصوص نہیں ہوتا“، کو تسلیم کرتے ہوئے مقدمہ نگار نے بڑی صاف گوئی سے کام لیتے ہوئے یہ لکھا ہے کہ جذباتی فتویٰ باز علماء کرام نے اہل اللہ، اولیاء اللہ اور صوفیہ کرام کی تعظیم و توقیر کا لحاظ کیے بغیر جلد بازی کا مظاہرہ کیا، نتیجہ میں کسی صوفی کو مشرک کہا، کسی کو صوفی کو بدعتی، کسی کو کذاب، کسی کو ریا کاری کا نمونہ اور کسی کو تصوف کا ماریض تایا، اگرچہ دنیا میں غلط افراد کی کمی نہیں مگر حقیقت کیا ہے اور حق کہاں ہے؟ اس میں یہ ظاہری احکام سے واقف علماء کرام خطا کر گئے۔ اپنے طویل مقدمہ میں مترجم وحشی نے اسلاف اور بزرگان دین کی کتابوں سے نتیجہ خیز اقتباسات مستقل کر کے یہ بھی ثابت کیا ہے کہ صوفیاے کرام کا روحانی مسلک اور طریقہ طریقت کتاب و سنت کے عین مطابق ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ اصل کتاب کے ساتھ مقدمہ اور حاشیہ بھی معلوماتی ہے اور مکمل کتاب ”خزینہ معارف“ تو ہے ہی۔ اس کی انہی خوبیوں کی بدولت نئی کمپوزنگ، متوسط پروف ریڈنگ اور عمده طباعت کے ساتھ رضوی کتاب گھر دہلی نے اس کی اشاعت کا فصلہ کیا ہے۔ اس پہلے اردو ترجمہ کے ساتھ یہ کتاب ہندوستان میں دستیاب نہیں تھی بلکہ دیگر ہندوستان میں نایاب تھی، اس لیے اس کتاب کی جدید کمپوزنگ اور پروف ریڈنگ کے ساتھ معیاری طباعت و اشاعت اپنے آپ میں ایک قابل ذکر کارنامہ اور بڑی خدمت ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ اس نے یہ خدمت رضوی کتاب گھر دہلی سے لی ہے۔ فالحمد لله علی ذلک۔

امید ہے کہ قارئین اسے ہاتھوں ہاتھ لیں گے اور اس کے علمی و روحانی معارف سے اپنے دل و دماغ کو منور کریں گے۔

نام کتاب: الابریز۔ خزینہ معارف، مصنف: علامہ احمد بن مبارک سجلماسی  
مترجم: ڈاکٹر پیر محمد حسن راولپنڈی صفحات: ۲۲۳، قیمت: ۳۵۰ روپے  
ناشر: رضوی کتاب گھر ۳۲۳۔ اردو بازار میاں گل جامع مسجد، دہلی۔ ۶

ابریز نامی اس کتاب کے مؤلف علامہ احمد بن مبارک سجلماسی افریقی جزیرہ کے ہی مسلم سپوت ہیں جنہوں نے اپنے مرشد طریقت حضرت شیخ سید عبدالعزیز دباغ مغربی علیہ الرحمۃ والرضوان کے صوفیانہ موعاذ، عالمانہ بیانات، قرآنی آیات اور احادیث رسول کے عارفانہ تو ضیحات و تشریحات، باطنی احوال و علوم سے متعلق بے شمار استفسارات اور تصوف و طریقت کے متعلق سوالوں کے عمدہ و صحیح جوابات اور حافظے میں محفوظ بھی مفید مفہومات کو تابی شکل میں جمع کر دیا۔ حضرت دباغ مغربی ایک امی بزرگ تھے اور صاحب کشف و کرامت ولی تھے۔ دسویں صدی ہجری کے اخیر میں آپ کے کشف و کرامات کا بڑا چرچا تھا، اسی شہرت نے علامہ احمد بن مبارک کو آپ کی بارگاہ میں حاضری پھر ارادت و خلافت کی سعادت کا موقع فراہم کیا۔ ماہ رب جمادی ۱۱۲۹ھ سے علامہ احمد بن مبارک نے اس کتاب کی جمع و تالیف کا آغاز کیا، اس سے واضح ہے کہ علامہ دباغ مغربی دسویں صدی ہجری کے بزرگ ہیں۔ ابریز نامی کتاب کے مندرجات اور معلوماتی مشمولات سے آپ کی دینی بصیرت، فکری صلاحیت اور عقیدے کی چیختی آشکارا ہو جاتی ہے، ساتھ ہی آپ کے مرید خاص اور تلمیذ ارشد علامہ احمد بن مبارک کے اندر آپ کے سفر و حضر، خلوت و جلوت، بحث و مباحثہ میں شرکت اور موعظت و مذاکرے میں حصہ لے کر آپ سے الستاب فیض کرتے رہنے کا جذبہ صادق بھی جھلکتا ہے۔ اسی جذبہ صادق کا کرشمہ ہے کہ یہ کتاب مفہومات کا مجموعہ ہوتے ہوئے بھی ایک مستقل تصنیف و تالیف اور معلومات و معارف کا خزانہ معلوم ہوتی ہے۔ اسی لیے ابریز کے مترجم نے اس کا نام ”خزینہ معارف“ تجویز کیا ہے۔

”خزینہ معارف“ سے پہلے ”ابریز“ کا ترجمہ مولانا عاشق الہی میرٹھی کے قلم سے ”تبریز“ کے نام سے شائع ہو چکا ہے لیکن انہوں نے اُن مقامات کا ترجمہ نہیں کیا ہے جن سے اُن کا اعتقادی اختلاف ہے، اس لئے ڈاکٹر محمد حسن صاحب نے کتاب کے سچی حصے کا خوب صورت، سلیس، بامحاورہ اور عام فہم اردو میں ترجمہ کیا ہے۔ ڈاکٹر حسن نے ترجمہ کے ساتھ ایک بڑی خدمت یہ انجام دی ہے کہ پوری کتاب میں جہاں بھی اکابر علماء اسلام، فقہاء کرام، مشائخ عظام اور معروف و غیر معروف اولیاء کاملین کا ذکر کر آیا ہے، اُن کے نام، تعارف اور معلومات کی حد تک کارنامے کا تذکرہ بھی حاشیہ میں کر دیا ہے۔

مترجم وحشی ڈاکٹر پیر محمد حسن نے تقریباً ۲۸ صفحات پر مشتمل ایک جامع ”دیباچ“، بھی لکھا

مولیٰ تعالیٰ سے دعا ہے کہ صوفیہ کرام کی ذات مقدسہ کے فیوض ہم سب پر جاری و ساری فرمائے اور ان کی حیات و خدمات سے استفادہ کرنے کی توفیق مرحمت فرمائے۔

بصراً صغر علی سعیدی

فام کتاب: صوفیہ نہر (جلد اول)، موقبین: پروفیسر مسعود انور علوی، سید شہم الدین احمد عجمی، قاری محمد میاں مظہری، سید محمد جیلانی، شہباز عالم مصباحی  
صفحات: ۳۹۲، قیمت: ۳۰۰ روپے، ناشر: صوفی فاؤنڈیشن، ائندہ

امت مسلمہ کا ایک بہت بڑا الیہ یہ ہے کہ بعض ناس بھلوگ یہ بات بر ملا کہہ دیتے ہیں کہ ہم صوفی نہیں ہیں، یہ کیا ہی بڑا بول ہے جو ان کے منہ سے بلا بھجک نکل جاتا ہے، انہیں اس بات کی کچھ بھی فکر نہیں ہوتی کہ ہماری یہ بات آخر کہاں جا کر کلرائے گی۔ اگر اس بات کا گھر اُنیٰ سے جائزہ لیا جائے تو دبے لفظوں میں کتاب و سنت کا انکار بسیجھ میں آتا ہے یا کم از کم کتاب و سنت سے عدم تعلقی ضرور ظاہر ہوتی ہے۔ یہ بات ان کی زبان سے صرف اس لیے نہیں ہے کہ وہ صوفیہ اور ان کے افکار و خیالات اور معمولات سے یکسرنا واقف ہوتے ہیں یا صوفیہ کو قریب سے پر کھنہیں ہوتے ہیں۔ صوفیہ ای اصل دین پر گام زن اور دین سے مستنید ہونے والے ہیں۔ انہیں کی ذات مقدسہ کے تعلق سے کامی جانے والی کتاب صوفیہ نہر ہے جو ابھی میرے پیش نظر ہے۔

اس کتاب کی دیگر خوبیوں میں سے ایک بہت بڑی خوبی یہ ہے کہ اس کتاب کی ترتیب میں حصہ لینے والے عبد حاضر کے نامور اور مستند علمائے کرام میں اس سے اس کی قدر و قیمت دو بالا ہو جاتی ہے۔ اس کتاب کی ایک خوبی یہ بھی ہے کہ اس کتاب کو پانچ بابوں میں تقسیم کر دیا گیا ہے جس کی وجہ سے کتاب کو سمجھنے میں کافی سہولیت ہو گئی ہے وہ پانچ باب اس طرح ہیں۔

باب اول: انکار تصوف، باب دوم، اقدار تصوف، باب سوم: خدمات تصوف، باب چہارم، اصحاب تصوف، باب پنجم: تحقیق تصوف

باب اول میں تصوف کی مابہیت اور مبنی و مبنی وغیرہ پر بحث کی گئی ہے خاص طور سے تصوف کا اہم مسئلہ جسے بیعت و خلافت، صدق و صفا، صبر و رضا، تقوی و درع، خوف و رضا، حماسہ و مراقبہ جیسے امور پر مختص گفتگو کی گئی ہے اور عام طور پر یہ اعتراض صوفیہ کی ذات پر کیا جاتا ہے کہ حضرات صوفیہ اپنی کتابوں میں احادیث موضوعہ کو اپنے موقف کا متدل بناتے ہیں، اس کے تعلق سے بھی قدرے گفتگو کی گئی ہے۔ اس کتاب کے مطالعہ سے سب سے بڑا فائدہ یہ ہو گا کہ جو لوگ صوفیہ کے احوال و مقامات سے نا آشنا ہیں اور اس کے نتیجہ میں بڑی بڑی بات بول دیتے ہیں وہ بخوبی ان سے آشنا ہو جائیں گے اور اس کتاب کے مطالعہ سے جہاں علم و عمل میں اضافہ ہو گا وہیں ایمان و بیقین میں بھی زیادتی ہو گی۔ میں نے اس کتاب کا مطالعہ کیا اور خوب سے خوب تر پایا اور اس نتیجے پر پہنچا کہ یہ کتاب لا اُن مطالعہ اور قابل استفادہ ہے صرف کہیں کہیں کمیوزنگ کی غلطیاں نظر آتی ہے ورنہ کمیوزنگ نیز ورق اور تائش بیچ قابل دیدا اور قابل ستائش ہے۔

نام کتاب: زاد المتقین فی سلوك طریق ایقین

مولف: شیخ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ، مترجم: ڈاکٹر مسعود انور علوی

قیمت: ۵۸ روپے، سال اشاعت: باراواں ۲۰۰۹ء / ۱۴۳۰ھ، ناشر: ڈاکٹر مسعود انور علوی

یہ کتاب سالکین طریقت کے لیے عظیم سرمایہ ہے، یہ بات میری نہیں بلکہ خود مصنف کتاب لکھتے ہیں سب کچھ میں نے تفصیل سے لکھا اور ”زاد المتقین فی سلوك طریق ایقین“ نام رکھا۔ اگر صراط مسقیم اور میخ قویم بھی اس کا نام رکھوں تو مناسب ہے اور اس کو میزان عدل اور دین حق سے ملقب کروں تو بھی بجا ہے۔ گمان یہ ہے کہ اگر کوئی سالک اس را پڑھے تو وہ منزل مراد تک پہنچے اور اگر حاکم وقت اس کو دستور عمل بنائے تو راہ سے بے راہ نہ ہو گا۔ اور ایسا کیوں نہ ہو جب کہ کتاب لکھنے والا خود سالکین راہ طریقت کا عظیم شہسوار ہے، جس کے معاصرین اور بعد کے جملہ موخین کا متفقہ فیصلہ ہے کہ، نوین، اور دسویں صدی ہجری میں جس ذات نے ہندوستانی مسلمانوں کے بکھرے شیرازے کو مظہم کیا وہ ذات آپ ہی کی ہے۔ گویا کہ جہاں پہ آپ ایک عظیم محدث اور صوفی ہیں وہیں آپ ایک بہترین سیاسی، اور سماجی، رہنمای بھی۔ گویا کہ آپ ہمہ جہت شخصیت کے حامل تھے، یہ کہنا مبالغہ نہ ہو گا کہ آپ کی ذات محتاج تعارف نہیں، مطالعہ کتاب کے دوران ایک واقعہ ہماری نگاہوں سے گزرا جسے مترجم نے اپنے مقدمے میں درج کیا ہے، بیان فرماتے ہیں کہ عام طور پر لوگ اپنے بچوں کو اسکوں جانے اور پڑھنے کی تاکید کرتے ہیں اس کے بر عکس مجھے کھیل کی جانب متوجہ کیا جاتا تھا۔ پڑھتے پڑھتے جب رات کے بارہ نج جاتے تو والد ماجد فرماتے، بابا کیا کر رہے ہیں تو فوراً ہی لیٹ جاتا کہ تا کہ جھوٹ نہ ہو جائے اور پھر عرض کرتا جی میں سورہ ہوں فرمائیے کیا حکم ہے؟ اس کے بعد پھر پڑھنے لگتا۔ ڈاکٹر ایسا ہوا کہ چراغ کی لو سے میرے عمامہ اور سر کے بالوں میں آگ لگی۔ اور مجھے اس وقت پتا چلا جب حرارت میرے دماغ پر پہنچی۔

یہ کتاب اخلاقی، سماجی، معاشرتی، سیاسی، ہر اعتبار سے مفید و معین ہے، اور تمام تر خوبیوں کی وجہ سے ضرورت تھی کہ عام فہم، اور سلیس انداز میں اردو ترجمہ ہر خاص و عام تک پہنچایا جائے، اللہ نے اس ضرورت کو ڈاکٹر مسعود انور علوی مدظلہ العالی کے ذریعہ پورا کیا جو ایسے فاضل مصنف ہیں کہ خود تصوف کے زیر وزبر سے واقف ہیں، آپ خانقاہ قلندریہ کا کوری شریف سے تعلق رکھتے ہیں جو شیردار اور فیضِ رسال خانقاہ ہے۔

مختصر یہ کہ کتاب ہر طرح سے خوب ہے اور تین مقاصد پر مشتمل ہے، پہلا مقصود: حضرت شیخ علی متقی کے حالات و مقامات کے بیان میں، اس میں پانچ ابواب ہیں، پہلا باب: اس میں آپ

نام کتاب: رنگ نمودر مسئلہ وحدۃ الوجود

مصنف: علامہ الحاج مفتی عاشق الرحمن قادری حبیبی

صفحات: ۲۰، سال اشاعت: ۱۴۳۱ھ / ۲۰۱۰ء، ناشر: جامعہ حبیبیہ، الہ آباد (یوپی)

علامہ الحاج مفتی عاشق الرحمن صاحب قادری صاحب کی ایک بہترین تصنیف ”رنگ نمودر مسئلہ وحدۃ الوجود“ میرے پیش نظر ہے۔ اس کتاب میں آپ نے ایک ایسا پیجیدہ مسئلہ سلیمانی کی کوشش کی ہے جو کہ صدیوں سے مختلف فیر رہا ہے، اور یہ مسئلہ سمجھنا بھی بغیر علوم عقلیہ و تقلیلیہ کے مشکل تو ضرور ہے لیکن مجال نہیں، اتنی ساری دشواریوں کے باوجود آپ نے اس مسئلہ کو نہایت ہی آسان اور عام فہم اردو زبان میں تحریر کر کے قوم کو ایک بے بہار سرماہیہ دیا ہے۔ جس کی حفاظت و اشاعت ہم سب کے لیے ضروری ہے۔

یہ کتاب چالیس صفحہ پر مشتمل ہے جس میں آپ نے مختلف زاویے سے گفتگو کی ہے، اور جگہ جگہ اس بات کی نشان دہی فرمائی ہے کہ ”اس مسئلہ کو صرف وہ سمجھ سکتے ہیں جو اہل کشف ہوں یا علوم عقلیہ و تقلیلیہ کے ماہر ہوں“، اس بات کی مکمل تصدیق تو نہیں کی جاسکتی؛ کیوں کہ ہم نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے کہ اللہ کے خاص بندوں کی چند مخلوقوں میں بیٹھنے والا شخص ان چیزوں سے اچھی طرح واقف ہو جاتا ہے، ہاں اتنا کہا جا سکتا ہے کہ مسئلہ وحدۃ الوجود کے عنوan سے جو کتابیں تحریر کی گئی ہیں ان کے سمجھنے کے لیے علوم عقلیہ و تقلیلیہ کی سخت ضرورت ہے۔

اس کتاب میں آپ نے کثیر تعداد میں ایسی کتابوں کا ذکر کیا ہے جن کا تعلق اسی مسئلہ سے ہے، اور بہت سے علماء فضلاء اور صوفیہ کا تذکرہ کیا ہے جو اس مسئلہ کے مذاہ اور اس حالت میں غرق تھے، یہ بتیں محترم فاضل موصوف کے مطالعہ کی وسعت اور تحریر علمی کی کھلی دلیل ہے۔

الغرض مسئلہ وحدۃ الوجود وحدۃ الشہود کا تعلق جتنا قابل و قال سے ہے اس سے کہیں زیادہ مقام و حال سے ہے، یہ الگ الگ دواخواں ہیں جب طاری ہوتے ہیں تو بھی وحدۃ الوجود کے بھر بے کنار میں ڈوبنے پر مجبور کر دیتے ہیں تو بھی وحدۃ الشہود کے سمندر میں غوط زن ہونا لازمی ہو جاتا ہے، بلکہ یوں کہا جائے تو زیادہ بہتر ہو گا کہ یہ ایک ہی حالت کے دو مختلف پہلو ہیں کیوں کہ جب بندہ تجلیات رب انبی میں غرق ہوتا ہے تو ہمہ ازوست (وحدۃ الشہود) کا قول کرتا ہے اور جب مختلف تک رسائی ہوتی ہے تو ہمہ ازوست (وحدۃ الوجود) کا قول کرتا ہے، اس کے باوجود اس پاک ذات کے متعلق جو کچھ بھی کہا جائے سب فہم ناقص اور عقلی قاصر کی بنائی ہوئی بتیں ہیں۔

مبصر زکن الدین سعیدی

## نام کتاب: بحر المعانی

مصنف: سید محمد بن جعفر کمی، مترجم و شارح: شاہ تقي انصاری علوی

قیمت: ۳۰۰، صفحات: ۳۷۰، سال اشاعت: ۲۰۱۰، ظاہر: شاہ تقي انصاری علوی، کاکوڑی

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ معرفت الہی کے بحر ناپیدا کنار میں اسرار و رموز، حقائق و معارف کے لعل و گہر موجود ہیں، اور اس بحر کے غواص حضرات صوفیہ ہیں۔ مگر اکثر صوفیہ نے اسرار و اشارات کو بیان کرنے سے پرہیز کیا البتہ بعض مامور صوفیہ نے مخصوص تشكیان معرفت اور محیین بارگاہ کے لیے اپنے روادا قاب کو کتابی شکل میں ڈھالا تا کہ اس کے ذریعہ وہ اپنی پیاس بجھا کر پوری طرح سیراب ہو سکیں اسی طرح کی شخصیات میں سے ایک ناصر الولیاء شیخ نصیر الدین چراغ دہلوی کے مرید و خلیفہ حقائق و معارف کے بحر خار سید شیخ محمد بن جعفر کمی کی عظیم شخصیت بھی ہے۔

زیر تبصرہ کتاب بحر المعانی آپ کے ہی ان مکتوبات کا مجموعہ ہے جس کو آپ نے حضرت ملک عرف شیخن رحمہ اللہ کے نام تحریر فرمایا تھا، اس میں کل چھتیں مکتوبات ہیں جو حقائق و دقاقد، احوال و کوائف، مشاہدات و مکاشفات کے مخزن ہونے کے ساتھ ساتھ آیات قرآنیہ اور احادیث مبارکہ سے پوری طرح مزین ہیں اللہ تعالیٰ اس کے مترجم اور شارح بقیہ السلف مولانا شاہ تقي انصاری علوی کا کوروی کے ہزاروں گناہ رجات بلند فرمائے جنہوں نے ایسی معرفتۃ الارا کتاب کا سلیمانی اردو میں ترجمہ کرتے ہوئے بہترین انداز میں جگہ جگہ مشکل اور ادق الفاظ کی تشریح بھی کی ہے مردان حق آشنا کے علاوہ عام علماء کام کو پوری طرح صحیح انجام نہیں دے سکتے ہیں کیونکہ اس میں مصنف نے اپنے جو ظاہری و باطنی حالات تحریر فرمائے ہیں ان کو دیکھ کر عقل انسانی بغیر حیران رہے نہیں رہ سکتی آپ ”دقاقد المعانی“ میں ایک مقام پر خود فرماتے ہیں کہ ”قدرت لا یزالی کے جو عجائب و غرائب میں نے دیکھے ہیں اگر ان میں سے کچھ بیان کر دوں تو اہل نوواہر اور عالم مخلوق کا پتہ پانی ہو جائے اور وہ بے جان ہو جائیں بے چارے اہل نوواہر کا معدہ دودھ پتیے بچوں جیسا ہے جو حلے اور بھنے ہوئے پکوان، ہضم نہیں کر سکتا۔ جب گزک ہی نہیں برداشت کر سکتے تو شراب خالص کیا برداشت کریں گے، اور اسی مفہوم کو ”بحر المعانی“ میں بھی کئی مقامات پر دہرا یا ہے ایک جگہ ۲۶ دیں مکتوب میں یہ فرماتے ہیں ”کہ میں اگر ان تمام کلمات کو جو مجھ پر وارد ہوئے اس بحر المعانی میں درج کر دیتا تو سارا جہاں لرزہ بر انداز ہو جاتا“، اس لیے اس کتاب کے اردو ترجمہ اور شرح کا حق بھی ایسی ہی کسی جامع شخصیت کو پہنچتا تھا جو اس کا حق پوری طرح سے ادا کر سکے رب قدیر کا فضل و احسان ہے کہ اس نے مذکورہ شخصیت سے یہ کام بخوبی پورا فرمادیا پھر اس پر پروفیسر ڈاکٹر مسعود انصاری علوی کا کوروی صدر شعبہ عربی، مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ کا مقدمہ جن کی شخصیت محتاج

کے ابتدائی احوال اور سلوک کے سفر کی ابتداء سے مکہ معظمه پہنچنے تک اور وہاں علماء اور شیوخ حدیث سے ملاقات، نیز مشارک طریقت کے سلاسل سے آپ کی نسبت، کتابوں کی تصنیف و تالیف میں آپ کی مشغولیت، طالبین حق کی تعلیم و تربیت اور جملہ اعمال کے مختصر بیانات ہیں۔ باب دوم: آپ (شیخ علی تقي) کے بعض طریقے، آداب، عبادات و ریاضت اور طالبین کے واسطے جو کچھ ارشاد و تلقین فرمائے۔ باب سوم: آپ کے چند ارشادات و واقعات جو آپ کے سلسلہ، آداب، طور طریقوں، استقامت اور باطنی احوال کی مضبوطی پر واضح دلیل ہیں۔ چوتھا باب: آپ کے بعض خوارق و کرامات کے بیان میں۔ پانچواں باب: آپ کے بعض آخری حالات، رحلت کا واقعہ اور ان سے متعلق بعض دوسرے امور کا بیان۔

دوسرہ مقصد: شیخ عبدالوہاب تقي کے حالات کے بیان میں، یہ پانچ ابواب پر مشتمل ہے۔ پہلا باب: آپ کے مختصر حالات مکہ مکرمہ پہنچنے تک نیز حضرت علی تقي کی صحبت، آپ کے ظاہری احوال اور روش وغیرہ کے بیان میں ہے۔ باب دوم: آپ کے طور طریقہ، طریقہ تصوف میں آپ کے آداب، ارشاد و تلقین اور طالبین و مسٹر شدین کو سلوک طے کرنے سے متعلق ہے۔ باب سوم: اس میں آپ کے ریاضات و مجاہدات، مناقب و کرامات احوال و مقامات وغیرہ کا بیان ہے جو آپ کے بچپن سے اس وقت تک تکمیل ہوئے۔ باب چہارم: ان عجائب و غرائب کا بیان، جو آپ نے سفر یا سیاحت کے دوران دیکھے یا سنے۔ باب پنجم: آں جناب (شیخ عبدالوہاب تقي) کی خدمت میں اس فقیر کی حاضری، آپ کی صحبت کی پابندی، اجازت و خلافت، عطاۓ خرقہ پوشنی، علم حدیث و تصوف، دعاؤں، اور اداؤ و ظاائف اور دیگر عنایات کا حصول جو طین اصلی کی طرف رجوع میں معاون و مددگار ہوئیں، ان سب کا بیان ہے۔

تیسرا مقصد: اس دیار کے بعض مشارک و فقراء کے حالات میں، اللہ تعالیٰ ان پر رحمت و کرم کی بارش فرمائے اور ہمیں ان کے فرائیں پر عمل کرنے کی سعادت بخشے۔

مصر: صاحب حسین سعیدی

تصوف و سلوک پر شاہ صفی اکیدمی  
کی ایک نادر اور دستاویزی پیش کش

نویں صدی ہجری کی جامع شریعت و طریقت شخصیت  
حضرت مخدوم شیخ سعید خیر ابادی قدس سرہ (۹۲۲م)  
کے قلم سے ساتویں صدی ہجری کی مشہور متن تصوف

الرسالة المکیہ  
کی عالمانہ و عارفانہ شرح

## مجمع السلوک

جو شریعت و طریقت کا انسائیکلو پیڈیا اور سالکین و طالبین کے لیے دستور اعمال ہے۔  
مولانا ضیاء الرحمن علیمی کی نوک خامہ سے ترجمہ و تحقیق و تجزیج کا کام تیزی کے ساتھ  
جاری ہے اور بہت جلد اشاعت پذیر ہو جائے گی۔

شاہ صفی اکیدمی  
خانقاہ عالیہ عارفیہ، سید سراواں، الہ آباد، یوپی

تعارف نہیں۔ کتاب کے مطالب کے لئے عظیم سہارا ہے کیوں کہ آپ نے اس میں ان تمام  
چیزوں کو یکجا فرمایا ہے جن پر کتاب کا سمجھنا موقوف تھا۔  
حاصل یہ کہ اس کتاب میں حقائق و معارف کا ایک عظیم خزانہ موجود ہے جس سے اہل دل  
صوفیہ خوب خوب فائدہ اٹھاسکتے ہیں لیکن اس بات کا لازمی طور پر خیال رکھا جائے کہ اس میں جو  
بھی اشارات ہیں انہیں اشارات ہی جانا جائے ان سے مسائل نکالنے کی کوشش نہ کی جائے ورنہ  
یہ کتاب فائدہ کے بجائے نقصان دہ ہوگی۔

مصر: عبدالرحمن سعیدی

**مولانا عبد الشکور مصباحی** (شیخ الحدیث، الجامعۃ الاشرفیہ، مبارک پور، عظیم گڑھ (یوپی))  
 ”الاحسان“ کا پہلا شمارہ دیکھ کر بڑی مسرت ہوئی۔ نہایت خوش ذوقی کے ساتھ مجلہ کو ترتیب دیا گیا ہے۔ بڑے قابل قد مقالات و مضمایں شامل اشاعت ہیں۔ مادہ پرستی کے اس دور میں لوگوں کو تصوف سے قریب کرنے اور اس کے رموز و نکات سے آشنا کرنے کی واقعی ضرورت تھی۔ خوشی ہے کہ خانقاہ عارفیہ نظامیہ سید سراواں اللہ آباد نے اس ضرورت کو محسوس کیا اور قابل قدر مجلہ قوم کے سامنے پیش کیا۔ اس مجلہ میں تصوف کی تحقیقت، اس کی موجودہ ضرورت اور صوفیہ کرام کے احوال سے متعلق اچھی معلومات فراہم کی گئی ہے۔ امام غزاںی رحمۃ اللہ علیہ پر خصوصی گوشہ بھی پیش کیا گیا ہے۔ مثولات کے مطالعہ سے بلاشبہ تصوف اور صوفیہ کرام سے عقیدت و محبت میں اضافہ ہوگا۔

یہ امر باعث طہانیت ہے کہ اس کے مرتبین میں نو خیر علام پیش ہیں جو اس بات کا اشارہ یہ ہے کہ ہماری نئی نسل کو اگر اپنے بڑوں کی اس طرح کی سرپرستی حاصل رہی تو وہ اپنی اخاذ طبیعت سے بہت کچھ ثابت تحقیقی کارنامے انجام دے سکتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں خلوص و لہیت کے ساتھ دین متنین کی خدمات انجام دینے کی توفیق خیر سے نوازے۔ (آمین)

**مولانا محمد احمد مصباحی** (صدر المدرسین، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور، عظیم گڑھ (یوپی))  
 آپ حضرات کی کاوش کا نقش اول نظر نواز ہوا، تصوف کو دل کش و دل پذیر انداز میں پیش کرنا آپ حضرات کا حوصلہ مندانہ اقدام ہے، رب کریم ہر طرح کی کامیابیوں سے ہم کنار فرمائے، ہوانع کو دور فرمائے اور نگارشات کو اخلاق اس سے پاک و صاف بنائے کر مقبول عام فرمائے۔

**مولانا عبد المبین نعماںی** (ائجتیح الاسلامی، ملت نگر، مبارک پور)  
 الاحسان کتابی سلسلہ شمارہ نمبر ایسٹیب ہوا۔ تصوف کے عنوان پر شاید یہ پہلا سلسلہ وار مجلہ ہے جو شاہ صفی اکیڈمی مدرسہ عارفیہ سید سراواں اللہ آباد سے شائع ہوا ہے۔ اور اسے سالانہ طور پر جاری رکھنے کا عزم بھی ہے۔ ان شاء اللہ اس رسالہ سے تصوف کے تعلق سے پائی جانے والی غلط فہمیوں کا ازالہ ہوگا۔ جتنے مضمایں ہیں سب تحقیقی اور فکری ہیں دو ایک مضمایں بہت مختصر ہیں مثلاً مولانا فیضان المصطفیٰ قادری کا مضمون ”تصوف کا نام رہ گیا ہے اور روح نکل چکی ہے“ یہ مضمون بہت اچھا ہے مگر تشنہ ہے۔ اعزاز محمد فاروقی صاحب کا انٹرو یو بھی پسند آیا بڑے سبجیدہ جوابات اور اچھے افکار پر مبنی ہے۔

مولانا محمد جیب الرحمن علیٰ صاحب کا مضمون ”خانقاہ صوفیہ تاریخ اور کارنامے“ بڑا جامع اور معلومات افزائی ہے۔ اس میں خانقاہ صوفیہ، کی پوری تاریخ کو بڑی خوبی سے سمیٹ دیا ہے لیکن

## مکتوبات

کامیاب ہوتے ہیں اور مجتہدین کرام خود بھی صاحبِ کشف تھے۔ مگر کہیں بھی نہیں آیا ہے کہ انہوں نے اپنے کشف کی بنیاد پر کسی مسئلے کا استنباط کیا ہو۔

امید ہے کہ الاحسان کو تصوف کے ساتھ خاص کرنے کے ساتھ ساتھ مسلکِ اہلِ سنت پر تصلب کو ہاتھ سے نہ جانے دیا جائے گا کہ مسلکِ حق پر کاربند رہنا ہی اصل ہے۔ اس کے بعد ہی تصوف کا تصور کیا جا سکتا ہے ورنہ تصوف بھی محض ایک تخلیٰ بن کر رہ جائے گا۔ اللہ تعالیٰ الاحسان کو نظر بد سے بچائے۔

**پروفیسر اختر الواسع** (داؤس چیئر میں: اردو کادی، دہلی، صدر: اسلامک اسٹڈیز، جامعہ ملیہ، نئی دہلی) اسلامی خانقاہیں ہمیشہ علم و عرفان کا مرکز رہی ہیں اور اسی لیے ایک مرشد کامل کے لیے سلطان المشائخ محبوب الہی حضرت نظام الدین اولیانے یہ پہچان بتائی کہ اسے علم، عقل اور عرش کا مجموعہ ہونا چاہیے۔ سید سراواں کی خانقاہ عارفیہ اور اس کے سربراہ اسی کی جنتی جاگتی تصویر ہیں۔ خانقاہ میں جو روحانی کیفیات اور عرفانی ماحول ہے، اس کا تجربہ بتاونی خوش نصیبوں کو ہو سکتا ہے جو وہاں جا کر کچھ وقت گزاریں لیکن جو لوگ وہاں سے دور ہیں ان کے لیے وہاں سے شائع ہونے والا سالانہ مجلہ ”الاحسان“، تصوف اسلامی کی علمی، فکری اور نظری مباحث و معلومات سے بہرہ مند اور مستفید ہونے کا بہترین ذریعہ ہے۔ اس جریدے کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ اس میں مختلف مسالک کے نمائندہ اہل علم و دانش کی ایسی اچھی تحریریں پڑھنے کو ملی ہیں، جن سے تنوع و توسع جو کہ صوفیہ کا سب سے بڑا وصف رہا ہے، کا اظہار ہوتا ہے۔ اس رسالے کی اشاعت پر مخدومی و مکرمی حضرت صاحبِ سجادہ قبلہ شاہ ابو سعید احسان اللہ محمدی صوفی کی خدمت میں ہدیہ تبریک و تسلکر پیش کیا جانا چاہیے کہ انہوں نے مسلکی تنازعات اور مذہبی تفرقات کے اس دور میں وصل خواہی اور امن و آشی کی روانیوں کی ترویج و اشاعت کے لیے ایسا شاندار علمی جریدہ نہ کالنے کا فیصلہ کیا۔ مزید یہ کہ اس سے ان لوگوں کو بھی اسلامی تصوف کے پشمہ صافی سے اپنی فکری پیاس بچانے کا موقع ملے گا جو کہ روحانی تبلیغ اور اضطراب سے دوچار ہیں۔

مجھے یہ بھی یقین ہے کہ اس رسالے کی انتہائی متنی، شاکستہ، متوازن اور مدلل تحریریں ان لوگوں کے لیے بھی خاصی موثر ہوں گی جو کسی وجہ سے تصوف کے بارے میں غلط فہمیوں کا شکار ہیں۔ انہیں پتا چلے گا کہ تصوف کا نہیں فرار کا پیغام دیتا ہے۔ وہ تسلیک کی تاریکیوں سے نکال کر ہمیں یقین کے اجالوں تک لا تا ہے۔ وہ انسانوں کا دوست بناتا ہے، ان سے بیزاری نہیں سکھاتا۔ وہ دعا کے بد لے میں بھی دعا دیتا ہے۔

ہماری دعا ہے کہ حضرت ابو میاں صاحب کا سایہ عاطفت ہمارے سروں پر بنا رہے اور ان

ضمون انگار سے ایک جگہ بڑی پوچک ہو گئی ہے، وہ لکھتے ہیں:

”حضرت محبوب الہی قدس سرہ“ قرأت خلف الامام“ کے قائل صرف اس لیے تھے کہ ان کے پاس حدیث تھی یہاں انہوں نے قول امام پر عمل کرنے سے زیادہ بہتر قول رسول پر عمل کرنے کو خیال کیا اور یہ معمول اس سلسلے میں آج بھی چلا آ رہا ہے۔ صوفی حکیم ہوتا ہے۔ مقاصد شریعت پر اس کی نگاہ ہوتی ہے، ضرورت و حاجت کے تحت یا روحانی کشف کی بنیاد پر بعض مسائل میں منفرد ہوتے ہیں اس کے باوجود مقلد ہی کہے جائیں گے۔“ (الاحسان، شمارہ ۱، ص: ۲۵۰)

اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ جو لوگ قول امام پر عمل کر رہے ہیں وہ حدیث پر عمل نہیں کرتے اور قول امام کی تائید میں حدیث نہیں۔ یہ تو فقہ خفی اور احتجاف پر بہت بڑا الزام ہے پھر یہ بات آپ حضرت کے ساتھ کہہ رہے ہیں اس پر اور زیادہ تجھب ہے اور یہ بات بھی عجیب ہے کہ قول امام پر عمل کرنے سے زیادہ بہتر قول رسول پر عمل کرنے کو خیال کیا۔ جب کہ خود احتجاف کے نزدیک بھی حدیث رسول کے مقابلے میں قول امام کوئی معنی نہیں رکھتا اور نہ قول امام حدیث کے مقابلے آ سکتا ہے۔ قول امام تو اس وقت قبل عمل ہوتا ہے جب وہ کسی حدیث سے مستبط ہو، یا کوئی شرعی حدیث نہ ہو تو پھر قیاس امام پر عمل ہو گا اور اگر حضور امام حدیث کے مقابلے میں ہو تو اس کو ترک کرنا اور حدیث پر عمل کرنا نہ صرف یہ کہ زیادہ بہتر ہو گا بلکہ واجب ہو گا کہ خود ہمارے امام اعظم نے فرمایا: اذا صاح الحديث فهو مذهبی

اس کی پوری بحث اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قدس سرہ کی معنکر کا راتاب ”الفضل المولهی فی معنی اذا صاح الحديث فهو مذهبی“ میں ملاحظہ کی جائے۔

حضرت محبوب الہی خوجہ نظام الدین اولیا قدس سرہ جس وجہ سے بھی قرأت خلف الامام کے قائل رہے ہوں مگر اس کی بہتر حال تجھ طریقے سے نہیں کی گئی۔ پھر آگے چل کر کشف و بھی بنیاد بتایا گیا ہے۔ اگر کشف پر اعمال کا دار و مدار کھا جائے تو پھر جتنے کشوف ہوں گے اتنے مسالک جنم لیں گے۔ کیوں کہ کشف غیر کے لیے جتنے نہیں اور خود اپنے لیے بھی یقین کا فائدہ نہیں دیتا ہلہ اس کی وجہ سے قول امام کو ردنہیں کیا جاسکتا اور اولیاء اللہ نے کشف کو فہمیات میں بنیاد بھی نہیں بنایا ہے۔ اور نہ بتایا ہے۔ لہذا اس قسم کی باتوں سے پرہیز کرنا ہی بہتر ہے۔ ورنہ آپ کا رسالہ الکھاڑا بن جائے گا اور آزاد روی کو فروغ ملے گا۔

”صوفی حکیم ہوتا ہے اور مقاصد شریعت پر اس کی نگاہ ہوتی ہے۔“ یہ جملہ بھی اس بات کا غماز ہے کہ گویا انہمہ مجتہدین حکیم نہیں ہوتے اور ان کی نظر مقاصد شریعت پر نہیں ہوتی جب کہ یہی فقہما و مجتہدین کا طرہ امتیاز ہے اللہ کی طرف سے انہیں بھی قوت ملتی ہے کہ وہ اجتہاد کے عمل میں

**ڈاکٹر سید شمیم الدین احمد منعی** (سجادہ نشیں: خانقاہ منعیہ، متن گھاٹ، پٹنہ)  
الاحسان بلاشبہ اپنی پہلی کوشش میں بھی بہت ہی موثر اور موثر ثابت ہوا ہے، اس کے مشمولات کی پاکیزگی کی، اس کے سر پرست سے لے کر جملہ معاونین کے خلوص نیتی کی گواہی دے رہی ہے۔ میں نے مختلف اہل علم سے خانقاہ عارفیہ کی جو تعریفیں سنی تھیں، الاحسان اس پرداں ہے۔

امام غزالی پر شائع ہونے والا زادیہ بھی بہت خوب ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دست بدعا ہوں کہ اس رسالہ کی عمر طویل فرمائے اور ہر شمارے کو گذشتہ سے بہتر فرمائے اور علم تصوف اور فیضان تصوف کو اس رسالے کے ذریعہ عالم اور مفید فرمائے آمین

**پروفیسر علی احمد فاطمی** (سابق صدر شعبہ اردو یونیورسٹی آف ال آباد)

یہ رسالہ اپنے مزاج اور مذاق کے اعتبار سے منفرد نوعیت کا ہے، میں انسان دوستی کا بے حد قائل ہوں اور مجھے اس بات کا بھی احساس ہے کہ انسان دوستی کا بنیادی محرك تصوف ہوا کرتا ہے۔ اس ملک کی تاریخ میں انسان دوستی، خیر سگالی، محبت اور اخوت کے جتنے پیغام صوفیوں نے یا صوفی شعرا نے دیے ہیں کوئی اور نہ دے سکا۔ لیکن گزرتے ہوئے وقت کے ساتھ اور نئے نئے افکار و نظریات نے صوفیوں کے کارناموں پر پرداہ ساڑاں دیا لیکن آج تمام ترقی و تبدیلی کے باوجود جو ایک ذہنی اور روحانی اضطراب ہے اس کو دیکھتے ہوئے ایک بار پھر روحانیت کی طرف نظریں اٹھ چلی ہیں، ایسے میں صوفی مزاج کا آپ کا یہ رسالہ بڑے کارنا میں انجام دے سکتا ہے۔ اس کی ابتداء تو بڑا ہی شاندار ہے۔ خدا کرے ارتقا بھی شاندار ہو یہی نیک خواہشات آپ کے ساتھ ہیں۔

**مولانا مبارک حسین مصباحی** (دری یعلیٰ: اہناما شریفہ جامعہ شریفہ مبارک پور، عظیم گڑھ)  
جب الاحسان کا پہلا شمارہ آنے والا تھا تو مجھے بھی کچھ لکھنے کا حکم دیا گیا تھا لیکن میں اپنی مصروفیت کی وجہ سے کچھ لکھنیں سکا، خیال بھی تھا کہ ایک خانقاہ کے تعارف اور اشتہار کے لیے کوئی رسالہ جاری کرنے کا ارادہ ہوگا، اور پھر بات ذہن سے نکل گئی، لیکن جب عرس حافظ ملت کے موقع پر مبارک پور میں کسی صاحب نے مجلہ الاحسان مجھے عنایت فرمایا تو ایک نظر دیکھ کر اسے رکھ دیا، بعد میں جب میں نے اس کا بغور مطالعہ کیا تو مختلف جھوٹوں سے اس کی اثر انگیزی نے مجھے بے پناہ متاثر کیا۔ الاحسان عصر حاضر کے جدید اسلوب میں واقعی، ایک علمی، تحقیقی اور دعویٰ مجلہ ہے۔ سب سے زیادہ خوشی اس بات کی ہے کہ اس عہد خصص میں مجلہ کا خاص موضوع تصوف ہے اس طرح ہم کہہ سکتے ہیں کہ کم از کم ہندوستان میں اپنی نوعیت کا یہ منفرد کتابی سلسلہ ہے جسے عرفانی ماحول میں فکر و ادب کی تیز روشنی میں سلیقہ شعاروں نے مرتب کیا ہے۔

کی روحانی سرپرستی اور علمی توجہ سے ہم اسی طرح سے سفر از ہوتے رہیں۔

**پروفیسر یسین مظہر صدیقی** (سابق صدر اسلام اسٹڈیز علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ)  
آپ کے محبت بھرے اصرار کے لیے منون ہوں۔ ”الاحسان“ جیسے کتابی سلسلہ تصوف میں جگہ دینے کے لیے سر اپا سپا۔ حسب وعدہ تصوف کی ایجادی تاریخ پر ایک مختصر مقالہ حاضر خدمت ہے۔ شید بیماری اور نقاہت کے سبب تاخیر ہو گئی جس پر معدتر خواہ ہوں۔

تصوف پر علمی، تحقیقی اور دعویٰ مجلہ ”الاحسان“ کی اشاعت سے شاہ صفائی اکیڈمی نے ایک اہم ضرورت کو پورا کیا ہے۔ تصوف و طریقت پر پہلے بھی کئی رسائل و جرائد نئے اور خوب نکلے مگر وہ شعلہ مستحبک کی مانند جلد ہی مفترع عام سے غائب ہو گئے۔ اس تاریک منظر نامہ میں آپ سب نے ”الاحسان“ کی مشتعل طریقت جلا کر دلوں کو سرور و نشاط اور آنکھوں کو نور فراہم کر دیا۔ اللہ کرے کے وہ تادیر طریقت اسلامی اور تصوف تحقیقی کی خدمت کرتا اور اذہان و قلوب کی طبیہ و تہذیب کا کام کرتا ہے۔ ”الاحسان“ کا اولین شمارہ اپنے مودود پیش کش اور ترتیب و تہذیب کی ندرت کے لیے خاص ہے اور سرمه بصیرت بھی۔

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی عظیم خدمات پر خصوصی گوشہ اس کا ایک طرہ امتیاز ہے۔ حضرت امام کی خدمات دین و طریقت کا صحیح تجزیہ، نہیں کیا جاتا۔ ان کی ہمہ جہت خصیت اور بوقلمون خدمات نے علم و تجربے پر عظیم مینار قائم کیے ہیں۔

تصوف و طریقت کی حیثیت، تاریخ، تعلیم، مقصود اور اثرات پر متعدد مقالات و مضمایں بہت عمدہ ہیں۔ بعض مضمایں بھرتی دم بھی ہیں کہ ان کے لکھنے والے اہل علم سے زیادہ صرف شہرت کے جویا اور اسی کے لیے زندہ سرگردان ہیں۔ صوفیہ کرام کے احوال و مقاتلات، مشائخ و شیخیات، علامہ ابن حوزی، ناقد تصوف یا محدث صوفی، حضرت شفیق بلخی، ترکی کی معاصر صوفی تحریکات عمدہ تحقیقی و تقدیری مضمایں ہیں۔ ان کے علاوہ دوسرے مقامات بھی علمی اور روح پرور ہیں۔

مولانا لیں اختر مصباحی کا مضمون ”عطاوں کے نیشن زاغوں کے تصوف میں“ اور مولانا فیضان المصطفیٰ قادری کا مقالہ ”تصوف کا نام رہ گیا ہے اور روح نکل چکی ہے“ تحقیقت پر مبنی ہیں اور پچی تقدیر کے علم بردار، بس ایک کسر ان میں رہ گئی کہ ان میں بعض اساطین تصوف اور اکابر طریقت کا استثنائیں۔ ایکی اسی خانقاہ طریقت میں عقاب بھی ہیں اور ان میں روح بھی ہیں بس وہ خال خال بیں اور خدمت دین و شریعت اور اشاعت و توسیع طریقت میں خاموشی کے ساتھ مصروف ہیں۔

”الاحسان“ اپنے نام و عنوان کی طرح سرمایہ تحقیقت ہے، اسے دین و شریعت کا حصہ بنائے رکھیے۔ اللہ آپ کا حامی و ناصر ہے۔

اس کتابی سلسلہ سے زیادہ سے زیادہ فتح اٹھانے کی توفیق عطا کرے اور اصحاب مجلہ کی کوششوں کو باراً اور بنائے۔ آمین بجاہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان۔

**ڈاکٹر قمرالہدی فویدی** (ریڈر پارٹنٹ آف اردو، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ) اس بار بھی آپ کے چیم اصرار کے باوجود "الاحسان" کے لیے مضمون نہیں بحث سکا۔ معدود تقویں فرمائیں۔ امید ہے سابقہ شمارہ کی طرح تازہ شمارہ بھی پھر پور ہوگا۔ تصوف پر ایک علمی، تحقیقی اور دعویٰ میں مجلہ کی ضرورت مدت سے محسوس کی جا رہی تھی۔ "الاحسان" نے اس کی کوپورا کر دیا۔ ابواب اور مضامین کی ترتیب پسند آئی۔ محترم شوومیاں صاحب سے حسن سعید چشتی صاحب کا انش روپا دل پھسپ ہے۔ آپ کا مقالہ بہت خوب ہے۔ دیگر مندرجات بھی معیاری ہیں۔ مبارک باد تقویں فرمائیں۔

#### فروع احمد اعظمی مصباحی (پنل: دارالعلوم علیہ یہ مدد اشایہ بستی یونی)

سید رواں اللہ آباد کے مشہور چشتی بزرگ حضرت مخدوم شاہ عارف صنی قدس سرہ (وصال ۱۳۲۰ھ) خلیفہ حضرت عبدالغفور قلہ حوالہ اللہ شاہ قدس سرہ (وصال ۱۳۲۲ھ) مرید و خلیفہ حضرت خادم صنی محمدی صنی پوری قدس سرہ کی خانقاہ عارفیہ واقع سید رواں اللہ آباد اپنے موجودہ سجادہ نشین حضرت شیخ ابوسعید احسان اللہ شاہ چشتی صنی محمدی دامت برکاتہم العالیہ کے دم قدم سے اس وقت علمی و عملی تصوف کی تعلیم و تبلیغ میں خصوصی دل پھسپی کا مظاہرہ کر رہی ہے۔ خانقاہ عارفیہ کے ساتھ جامعہ عارفیہ بھی جزا ہوا ہے، گویا یہاں علم ظاہر اور علم باطن دونوں کی تعلیم و تربیت کا انتظام ہے، خانقاہ اور جامعہ دونوں بہترین اور مثالی تنظیم و انتظام اور خوش گار و پر سکون روحانی و علمی امتنان کے ماحول میں امت مسلمہ کے نوہنہاں کی تعلیم و تربیت اور خصیت سازی میں مصروف ہیں۔ اساتذہ اور دوسرے اہل کارانہائی کی اخلاص و لگن اور محنت کے ساتھ عمل چیم کی تصوریں کر اپنے فرائض ادا کر رہے ہیں، خاص بات پڑھے کہ اساتذہ صاحب علم بھی ہیں اور صاحب کردار بھی اور ملک اخلاق اور شوق کے ساتھ اپنے شیخ و سربراہ کی صالح ولائق قیادت و رہبری میں کچھ بھی نہیں، بلکہ بہت کچھ کر لینے کے لیے پر عزم ہیں۔ اساتذہ و طلابہ اور ارباب خانقاہ و جامعہ کی شانہ روز کی سرگرمیاں اور کردار و عمل کو دیکھ کر کوئی بھی شخص متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔

خوشہ مسجد و مکتب و خانقاہ ہے  
کہ دروے بود فیل و قال محمد

صحیح یہ ہے کہ احسان و تصوف کے بغیر مکمل اسلامی مزان و ماحول نہیں پیدا ہو پاتا، اور پختہ علم ظاہر کے بنا، احسان و تصوف کی راہ کبھی کبھی بے سمت ہی نہیں بلکہ مضر اور پر خطر بھی ہو جاتی

یہ خانقاہ عارفیہ سید رواں کے شیخ طریقت حضرت ابوسعید شاہ احسان اللہ چشتی دام ظل العالی کے اخلاص بے پایاں کا نتیجہ ہے انہیں ابھرتے قلم کاروں کی ایک باشور ٹیم مل گئی، اس کو آپ یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ نوجوان قلم کاروں کو ایک خانقاہ کی دلیل پر فکر و قلم کی سمت قبلہ مل گئی، اور یہ سب کچھ بروقت ہوا بہ نہ ان کی تحریریں واجب الاعداد ہوں گی اور نہ انہیں اپنی فکروں کی تصحیح کے لیے سجدہ ہو کی حاجت ہو گی، ان قلم کاروں سے میری مراد مرتبین کی جماعت ہے اللہ تعالیٰ اس مجلہ کے مرتبین اور مرتبین کے معاونین کو مزید عزم و حوصلہ عطا فرمائے۔

مجھے امید ہے کہ الاحسان کا دوسرا شمارہ نقش اول سے بہتر ثابت ہو گا دراصل قلم کے میدان میں ہر منزل پر مزید بہتر کا امکان باقی رہتا ہے اگر مزید بہتر کی تلاش کا سلسلہ جاری رہا تو ان شاء اللہ بر صغیر میں یہ مجلہ تصوف کا ایک اہم حوالہ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ مجلہ، خانقاہ اور مردانہ ملکہ کو نظر بد سے محفوظ رکھے۔ (آمین)

**پروفیسر سید بدیع الدین صابری** (جیز مین بورڈ آف عربک اسٹڈریٹھنیٹ یونیورسٹی، حیدر آباد) گرائی قدر مجلہ "الاحسان" اور آپ کا گرامی نامہ موصول ہوا، جس کے شکریہ کے ساتھ چند کلمات جو کسی جذبات کے ترجمان ہیں پیش خدمت ہیں۔

عصر حاضر کی سائنسی ترقی ہمارے گھروں کے درود پوار کروش کر سکتی ہے مگر ہمارے دل کی تاریکی کروشی میں تبدیل نہیں کر سکتی ہے، کمپیوٹر اور انٹرنیٹ وغیرہ ایجادات انسانی معلومات میں احاطہ کے ساتھ جہاں دنیاوی راحتیں فراہم کر سکتی ہیں، وہیں روحاںیت اور اخلاقیات میں شدید اخبطاط پیدا کر کے انسان کو انسانیت کے مقام سے بھی گراں سکتی ہے۔ جدید ایجادات ظاہری سکون تو پہنچا سکتی ہے لیکن روحانی قلبی سکون کا سامان فراہم نہیں کر سکتیں۔

وہ علم جو انسان کو انسانیت کا مقام بتاتے ہوئے اس کے روحانی قلبی سکون کی غذا فراہم کر سکتا ہے اور اسے بہیت کے مرتبے نکال کر قوت ملکیہ کے غلبے کے طریقوں سے روشناس کرتا ہے اسے علم تصوف کہا جاتا ہے۔ تصوف کی ہر دور میں ضرورت رہی اور آج دنیا کو سب سے بڑھ کر اس کی ضرورت سے اس اہمیت کے پیش نظر مولانا جیب الرحمن علیہی اور ان کے معاونین نے علم تصوف پر ایک علمی، تحقیقی و دعویٰ مجلہ بنام "الاحسان" الہ آباد سے شائع کر کے بے چین دلوں کے چین اور پیاسی روحوں کی سیرابی کا سامان مہیا کیا ہے۔ یوں تو اور مجلات بھی اس خدمت کو انجام دے رہے ہیں لیکن مجلہ الاحسان میں اپنی اس خدمت کے ساتھ دور جدید کے تقاضوں کا پورا لحاظ کیا گیا ہے جیسا کہ آج کا انسان ہر چیز کو ریسرچ کے آئینہ میں اور دلیل کی روشنی میں دیکھنا چاہتا ہے، چنانچہ یہ مجلہ عقل و عشق دونوں کے تقاضوں کو پورا کرتا ہے، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ افراد امت کو

لہذا امام غزالی سے اس ادارے اور رسالے کی دلچسپی بلاوجہ نہیں ہے، میرے علم کے مطابق امام غزالی کی شخصیت اور فکر کی قرار واقعی حیثیت سے کم ہی دلچسپی لی گئی ہے، اور ان پر کم ہی کام ہوا ہے، جب کہ حضرت شاہ ولی اللہ کی فکر پر نسبتاً زیادہ کام ہوا ہے، اگرچہ بھی بھی غیر وہ نے زیادہ کام کیا ہے، اور ان کی کتابوں میں ایک خاص فریق کی تحریفات والیات کے سبب اور ان کے نام جعلی کتب و رسائل منسوب کر دیے جانے کی وجہ سے بہت سے تضادات در آئے ہیں، لہذا اکبر ویں اللہ کی تشقیح کی ضرورت ہے تاکہ صحیح فکر و اخراج ہو کرسامنے آسکے۔

۲۰۰۸ صفحات پر مشتمل ”الاحسان“ کا یہ پہلا شمارہ ۲۰۱۰ء درج ذیل گیارہ موضوعات پر مشتمل ہے، یہ شمارہ حسن ترتیب و مدونین کا اچھا نمونہ ہے، جو اس کے مرتین کے ذوق سلیم کی علامت ہے۔ (۱) بادہ و ساغر (۲) احوال (۳) بادہ کہنہ (۴) تذکیر (۵) تحقیق و تفہید (۶) بحث و نظر (۷) شناسائی (۸) صوفی ادب (۹) زاویہ (۱۰) پیان (۱۱) مکتوبات۔ زاویہ کے کالم میں امام غزالی کی خدمات پر خصوصی گوشہ بھی ہے، جس میں چھ مقالات ہیں، جو ص ۲۷۵ سے ص ۳۶۵ کو حاوی ہیں۔

تصوف کے اس موضوعاتی مجلے کے مضمین نے فنِ تصوف کے بہت سے نئے گوشے اجاگر کیے ہیں، جو نامعلوم نہ سہی مگر خفیٰ ضرور تھے، تصوف کے موضوع پر اس مجلے کے ذریعہ و قیع جدید و قدیم مoadas مانے آرہے ہیں۔ خدا کرے ”الاحسان“ تصوف پر دستاویزی مجلہ ثابت ہو اور اسے قبول عام حاصل ہو۔

**شمشیم طارق** (فیلٹ نمبر ۱۲، چوتھا منزلہ، مرزاں میشن، بائیکلہ فروٹ مارکیٹ، ممبئی ۲۷)

مولانا صادق رضا مصباحی صاحب کی عنایت سے مجھے ”الاحسان“ کا پہلا شمارہ حاصل ہوا تھا۔ میں نے پورے رسالے کو بڑے انہاک سے پڑھا اور استفادہ کیا۔ خانقاہ صفحی پور کے سجادہ نشین صاحب کا انٹریو یو بہت بامعنی ہے۔ اس انٹریو کو شائع کر کے آپ حضرات نے بھی اپنی کشادہ قلبی اور کشادہ ذہنی کا مظاہرہ کیا ہے۔ علم کشادہ قلبی ہی کا مقاضی ہے۔ حضرت مولانا لیلیں مظہر صدیقی صاحب اور پروفیسر مسعود احمد علوی صاحب کے مضمین بھی بہت وقیع ہیں۔ دونوں حضرات الگ الگ مسلک یا افتادیج سے تعلق رکھتے ہیں اور دونوں نے اپنے انداز میں بھی با تیں لکھی ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ایک طرف تو ہماری خوش عقیدگی کا یہ حال ہے کہ ہم گدھے شاہ اور ملعون شاہ کو بھی سرمہ نظر بنا لیتے ہیں اور دوسری طرف بد عقیدگی کا حال یہ ہے کہ خوش عقیدگی کے نام پر وہ کام کرنے میں بھی قباحت محسوس نہیں کرتے جس کو فہرہ اور صوفیہ نے مشترک طور پر برآ کہا ہے۔ میری دعا ہے کہ ”الاحسان“ خوب سے خوب تر کی منزل کی طرف سفر کرنے ہوئے جاری رہے

ہے۔ جب کہ آج کا الیہ یہ ہے کہ عموماً آج کی درس گاہیں احسان و تصوف سے بہت حد تک دور اور خانقاہیں ظاہری علم سے بہت حد تک محروم ہیں، دور حاضر کے اس عام ماحول میں عارفی خانقاہ و درس گاہ اپنی ایک الگ شناخت بنانے کی کوشش میں ہے اور کامیاب بھی ہے، ہمیں بھی کوشش کرنی چاہیے۔

آج تصوف و صوفی اور روحانیت کے تین دنیا موافق و مخالفت کے دو الگ الگ خیموں میں بھی ہوئی ہے، اور دونوں خیموں کے بہت سے لوگ افراط و تفریط کا شکار ہیں، موافق خیمے کے پچھے لوگ تصوف و روحانیت کے نام پر مخفی بعض رسوم کے پابند رہ گئے ہیں، ان کے پاس نہ تو ظاہر کا علم ہے اور نہ باطن کا، صحیح عمل اور حسن عمل تو بہت دور کی بات ہے، اور حسن رسوم کی پابندی کی جاری ہے، ان میں بھی کچھ ترمیم ایجاد بندہ اور بدعت ہیں، جو قرآن و سنت اور شریعت و طریقت سے میل نہیں کھاتیں، حالانکہ تصوف تو اسلام کی روح ہے۔

خانقاہ عارفیہ نے خالص اسلامی تصوف کے تعارف اور اس پر عمل کی راہ ہموار کرنے کے لیے دو سال پہلے ”الاحسان“ کے نام سے سالانہ کتابی سلسلے کی اشاعت کا پروگرام بنایا، اور اس کا پہلا شمارہ اپریل ۲۰۱۰ء میں منظر عام پر آیا، جس نے اپنے ہدف کی طرف شاندار پیش قدمی کر کے تدریانوں سے خراج تحسین وصول کیا، ہر طرف پذیرائی ہوئی اور توقع سے زیادہ ہوئی، یہ رسالہ اپنی مقصدیت اور عصری انداز و اسلوب کے سبب ایک وقیع اور کامیاب کوشش کی جاسکتی ہے، جسے آگے بھی جاری رہنا چاہیے، امید ہے کہ.....

نقاش نقش ثانی بہتر کشد زاول

تصوف کے اس رسالے پر امام غزالی کا رنگ و آہنگ غالب ہے، گویا امام غزالی (متوفی ۵۵۰ھ) خانقاہ عارفیہ اور اس کے اس رسالے کا محور ہیں، اور ہونا بھی چاہیے، امام غزالی اور ان کی فکر کو عام کرنے کی ضرورت ہے، امام غزالی نے ہی اسے باضابطہ فن کا درجہ دیا اور یہی اس فن کے مدون ہیں، آپ فکر و عمل اور تصوف و روحانیت کے سخت عملی تجربے سے بھی گزرے ہیں، امام غزالی نے فکر و عمل کے تجربات سے گزر کر روحانی پہلو کو ترجیح دی، جس کا ثبوت خاص طور سے ان کی زندگی کے اخیر فرمایا، اور اسلام کے مفہوم روحانی پہلو کو ترجیح دی، جس کا ثبوت خاص طور سے اس کی زندگی کے اخیر دور کی آخری الہامی تصنیف ”منہاج العابدین“ ہے، امام غزالی پر رب العالمین کی رحمت خصوصی طور سے متوجہ ہی اور انہوں نے ربانی الہامات اس آخری کتاب میں ذکر کیے ہیں، ہر مسلمان اور بالخصوص تصوف سے دل چھپی رکھنے والے لوگوں کو اس مختصر کتاب کا مطالعہ ایک بار ضرور کر لینا چاہیے، اپنا تجربہ ہے کہ قاری اسے ایک بار پڑھ کر دوبارہ ضرور پڑھے گا۔

کرے) اس کے علاوہ رسائی کا سائز اور رسائل کے مقابل جھوٹا ہے، جس سے لمبائی چوڑائی میں میٹر کم آ رہا ہے اگر اسے بڑھا دیا جائے تو مزید مواد شائع کیے جاسکتے ہیں یا صفحات کم کر کے خرچ کم کیا جاسکتا ہے۔

اپنے رسائی "مسلک" کا پہلا و تازہ شمارہ بھجو رہا ہوں، امید کہ آپ اپنے قیمتی تاثرات سے ضرور نوازیں گے۔ حضرت شاہ احسان اللہ چشتی مدظلہ العالی و دیگر رائکین کی خدمت میں سلام عرض ہے۔

**محمد ساجد رضا مصباحی** جامعہ صدیہ، دارالحیرہ پچوند شریف (اوریا)

کلکتکے ایک سفر میں مولانا ذیشان احمد مصباحی کے توسط سے "الاحسان" کا پہلا شمارہ دست یاد ہوا۔ "الاحسان" عصری اسلوب میں تصوف پر علمی مجلہ ہے۔ تصوف کے رموز و اسرار اور ارباب تصوف کے روحانی حالات کو سمجھنے کا یہ ایک حسین مجموعہ ہے۔ شیخ طریقت شیخ ابو سعید احسان اللہ چشتی دام خلکی سرپرستی میں ذی شعور اور باذق مرتبین نے محنت و کاوش سے کام لیا ہے۔ مقالات کے انتخاب میں علمی و تحقیقی معیار کا خیال رکھا گیا ہے۔ ابواب بندی اور مقالات کی ترتیب میں حسن ذوق اور وسعت فکر صاف چھلکتی ہے۔ بحث و نظر، سناشائی، پیانہ اور زاویہ کے کالم نے مجھے کی اہمیت و افادیت کو دو بالا کر دیا ہے۔ اس سلسلے کو برقرار کر کھا جائے۔ اللہ تعالیٰ ادارہ کے ارباب حل و عقد کو جزاے خیر عطا فرمائے۔ (آمین)

**سید تالیف حیدر** (ایف: ۸، گلگن بہرہ، ذا کرنگر، نئی دہلی ۲۵-۲۵)

کتابی سلسلہ "الاحسان" کا پہلا شمارہ نظر نواز ہوا، عصر حاضر میں ادبی، علمی اور مذہبی مخلوقوں کا جو حال ہے اس سے عموم و خواص بخوبی واقف ہیں اور تصوف جیسے عمیق موضوع پر تو بہت کم جامع رسائل منظر نامے پر ہیں، "الاحسان" سید سراواں شریف، الہ آباد، کے شیخ طریقت حضرت شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی چشتی قبلہ کی سرپرستی میں شائع ہو رہا ہے اور تصوف پر ایک تحقیقی رسائل ہے۔ شیخ صاحب کی سرپرستی ہی اس پرچے کے معیاری ہونے کی سب سے بڑی دلیل ہے۔ عربی کی ایک مثال ہے الاناءُ یترشحُ بما فیہا و شیخ طریقت کا پیانہ تصوف سے بہریز ہے، حضرت کی تعلیمات کا جو ماذن ہے وہ اس مجھے کے مضمون سے مترشح ہے۔

"الاحسان" کے مطالعے کے بعد اس بات کی وضاحت ہو جاتی ہے کہ تصوف کسی مافوق الفطرت معاملے کا نام نہیں بلکہ ہر وہ شخص صوفی ہے جو شریعت اور طریقت کی رسمی کو مضبوطی سے تھامے اور معرفت سے اس کا قلب روشن ہو جائے، دنیا اس طرح کمائے کہ ہاتھوں تک پہنچ دل

اور تصوف کے سلسلے میں دو انتہاؤں کے درمیان نقطہ اعتدال کی ترتوخ و قیم کا مؤثر ذریعہ بنے۔

**معین شاداب** (ذا کرنگر، اوکلاہاما، نئی دہلی ۱۱۰۰۲۵)

کتابی سلسلے "الاحسان" میں علم و عرفانیت کے جس تسلسل کوتاریخی تناظر کے ساتھ اہل دانش تک پہنچانے کی کوشش کی گئی ہے وہ مقابل قدر ہے۔ اردو میں اس طرح کے وقیع علمی مجلے کی ایک طویل عرصے سے ضرورت محسوس کی جا رہی تھی جس کو پوری ممتازت اور ذمہ داری کے ساتھ فاضل نوجوان حسن سعید چشتی نے پیش کیا ہے۔ "الاحسان" کے مشمولات کی روشنی میں آسانی کے ساتھ یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ مجلہ "تصوف" پر صحت مند مباحثت کے نئے درستیکے واکرنا ہے، اس اہم اور بسیط موضوع پر یہ طرفہ موقف کے بجائے مکالمے کی فضایاں لائق تحسین کو شکھ ہے۔ مشمولات کی زمرہ بندی میری کی مدیرانہ صلاحیت کی غماز ہے۔ بادو و ساغر، سے مکتوبات تک تمام تحریریں اپنے موضوع کے ساتھ انصاف کرتی ہیں۔ قلم کار بھی اپنے اپنے حوالے سے معتبر ہیں۔ ابتدائی میں آپ نے متصوفانہ شاعری کی ترویج کے عزم کا اٹھا رکیا ہے جو خوش آئند ہے۔ صوفیانہ شاعری ہماری ادبی روایت کی اساس ہے، میں اس روحانی اور علمی مجلے کی اشاعت پر نیک خواہشات پیش کرتے ہوئے اس کی بقا کی دعا کرتا ہوں۔

**محمد ذبیر قادری** (ایڈیٹر: سہ ماہی مسلک، ممبئی)

امید کہ خیر سے ہوں گے۔ کتابی سلسلہ "الاحسان" برادر مولانا مظہر علیمی کے توسط سے وصول پایا۔ اور اسے ہر اعتبار سے خوب پایا۔ البتہ اب اس کو خوب تر بنانے کی طرف خصوصی توجہ کی ضرورت ہے۔ احقر بنو اکی پر خلوص دعا ہے کہ وہ اس مجلہ کو فاقع عالم پر جگ مگائے اور اس کے ذریعے خوب دین کی ترویج و اشاعت ہو۔ امین

رسائی کے مشمولات کو دیکھ کر ہی اندازہ ہو گیا کہ آپ نے دریا کو کوزہ میں بند کرنے کی کوشش کی ہے جو واقعی کامیاب ہے۔ احقر عرصہ دراز سے تصوف پر کتابیں پڑھنے سے اس لئے احتراز کرتا رہا کہ اس کی اصطلاحات، واردات و کیفیات بعض اوقات ذہنی خلجان میں بتلا کر دیتی ہیں ایسے میں کسی استاذ یا رہنمای کی اشد ضرورت محسوس ہوتی ہے، ورنہ بھکتا ہوا ذہن پتا نہیں کہاں لے جائے۔ مجھے یقین ہے کہ مجھ جیسوں کے لئے یہ گرائیڈر مایر ہبہ و رہنمایا ہو گا۔

۲۰۸ صفحات پر مشتمل "الاحسان" گراں قدر مضامین پر مشتمل ہے۔ میرے خیال سے اسے کتابی سلسلے کے طور پر ہی جاری رکھا جائے اور سال میں سیاہ شمارے اتی ہی خمامت کے شائع کیے جائیں۔ دو شماروں کے نیچے زیادہ وقفہ نہ ہو کہ لوگ بند ہو گیا سمجھ کر مایوس ہو جائیں (خدا نہ

یہیں جو خاموشی سے دعوت و اصلاح کا فریضہ انجام دے رہی ہیں مگر ہم ان سے واقف نہیں ہیں۔ تازہ شمارے میں حضرت شومیاں (جو غالباً اب علیہ الرحمہ ہو چکے ہیں) کا اثر و یوہ بہت پسند آیا۔ مجھے ان کی اس بات سے مکمل اتفاق ہے کہ ”اس وقت اب لیل خانقاہ تجھی قلعی پر ہیں اور وہابی بھی دونوں کی اصلاح ضروری ہے حق اور ایمان دونوں کے حق میں ہے“۔ بلاشبہ حضرت شومیاں نے یہ بات بڑی جرأت و بہت سے کہی ہے اور حق یہ ہے کہ بالکل سہی کہی ہے۔ ممکن ہے یہ بات بعض لوگوں کو ہضم نہ ہو مگر کسی کے ہضم نہ ہونے سے حقاً کو جھٹلایا تو نہیں جاسکتا۔ ہمارا ملیہ یہ ہے کہ ہم اپنے سارے ازل اپنے حریقوں پر ہی گرتے ہیں اور اپنے گریبان میں جھانک کر نہیں دیکھتے۔ ہماری قاب میں بھی کم چھیند نہیں ہے ان کو درست کرنے کی ضرورت ہے مگر بلی کے گلے میں گھٹٹی یا ندھر کوں؟ جہاں تک میں سمجھتا ہوں کہ پروفیسر لیں مظہر صدیقی صاحب تصوف کے مخالفین میں سے ہیں مگر ان کی تحریر ”حقیقت تصوف: ایک تحقیقی و تقدیمی جائزہ“ پڑھ کر کہیں بھی یہ اندازہ نہیں ہوتا وہ تو اس تحریر میں تصوف کے حامی معلوم ہوتے ہیں۔ مجھے یہ لکھتے ہوئی بڑی مسٹر ہو رہی ہے کہ آپ لوگوں نے وقت کی نیچ سپر ہاتھ رکھا ہے اور ایک اہم موضوع پر لکھنے کی ہانے کا سلسلہ جاری کیا ہے۔ خدا کرے آپ کے ارادے شری برار ہوں اور ”الاحسان“ معاشرے کو عملی تصوف سے ہم رشتہ کرنے میں معاون ثابت ہو۔ ہماری نیک خواہشات آپ کے ساتھ ہیں۔

محمد شمس الدين عليمي (دار القلم، ذا كرگر، نجف، ٢٠٢٥-١١٠٠)

خانقاہ عارفیہ صفویہ، سید سراواں سے گزشتہ سال (۲۰۱۰ء) سے تصوف پر علمی اور تحقیقی سال نامہ کا آغاز اس کے لیے میں اس محلے کے سرپرست حضرت شاہ احسان اللہ محمدی صفوی وراس کی پوری تیم خصوصاً مولانا حسن سعید چشتی، مولانا ذیشان احمد مصباحی، مولانا مجیب الرحمن علیمی، مولانا ضاء الرحمن علیی وغیرہ کو مارک بادپش کرتا ہوں۔

اس ظاہری و باطنی تصوف مخالف عہد میں اتنا خیم شمارہ نکالنا معمولی بات نہیں ہے۔ ہندو پاک کے متصوفانہ حلقوں میں ایک طاریہ نہ نگاہ ڈالنے سے ہی اندازہ ہو جاتا ہے کہ علمی، تحقیقی، معروضی اور زبان و بیان کی جاذبیت و کشش کے اعتبار سے ”الاحسان“ واحد مجلہ ہے جو فی زماننا تصوف کی ترسیل کو یقینی بنانے کے لیے کوشش ہے اور وہ بھی اس شان سے کہ اس کے زیادہ تر قلم کار جو اس عزم و جواب ا عمر ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس تحریک کو تادریق کر رکھے۔ (آمین)

ابیر اد رضا مصباحی (جامعہ ملہے اسلامیہ، نئی دہلی)

علم تصوف پر جامع "الاحسان" کا پہلا شمارہ اپنی تمام تر خوبیوں اور رعنائیوں کے ساتھ ظاہر نواز ہوا جس کو پڑھ کر ذہن و فکر کے دریپے و اہو گئے۔ یقیناً سلوک و تصوف پر مشتمل یہ خیم علمی و تحقیقی

تک نہ آئے اور خدا کی نگرانی کا احساس اسے ہر حال میں رہے۔ رسالے میں موجود سمجھی مضامین اعلیٰ ہیں بالخصوص حضرت شیخ شرف الدین یحییٰ نیری کی جس نایاب تحریر کو اس محلے کی رونق بنایا گیا ہے اس سے تو حیدر کی تعلیم اور اس کے درجات کا خلاصہ طالب مطالب تو حیدر کی تعلیمی کو بجا تا ہے۔ ”قصوف کی حقیقت و ماهیت“، حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی کے اس بصیرت افروز مضمون کے متعلق کچھ کہنے کے لیے جس وسیع انظری کی ضرورت ہے، حقیر اس سے محروم ہے۔

صلائے کار کجا و من خراب کجا،

دیگر مضامین میں مولانا یسین اختر مصباحی کا عقاویں کے نیشن زاغوں کے تصرف میں پروفیسر اختر الواسع کا صوفیہ خدمت انسانیت میں مصروف ہیں، ضیا الرحمن علیہ صاحب کی شستہ و شاکستہ تحریر علامہ ابن جوزی: ناقد تصوف یا محدث صوفی، اور محمد جیب الرحمن علیہ صاحب کی تحقیقی و معلوماتی تحریر خانقاہ عالیہ نظامیہ صفویہ، صفحی پور: تاریخ اور کارنامے بہت کارآمد ہیں۔ ذیشان احمد صباہی صاحب کا وارداٹ، اور حسن سعید چشتی صاحب کے ابتدائیہ کلمات الاحسان، جیسی کوششوں کی ضرورت کو آشکار کرتے ہیں۔

مدیران گرامی کی فہرست میں اس کتابی سلسلے کے ذریعے جو نام شامل ہوئے ہیں وہ باعثِ مصروفت ہیں۔ برادر حسن سعید پختہ کے معیاری انتخاب نے اس پرچے کو آفیقی شہرت دلانے میں مغلب نبیاد کا کام انعام دیا ہے۔ اللہ انہیں سلامت رکھے۔ اخیر میں 'الاحسان' کی مقبولیت کے لیے سر اسے کے مرتبین، ہموفین اور مجلسِ مشاورت کے جملہ اراکین کو تہہ دل سے مبارک باد۔ میں برگاہِ الہی میں وستہ دعا ہوں کہ اللہ رب العزت اس کوشش کو بخوبی کرے۔

## صادق رضا مصباحی (مولانا آزاد روڈ، ناگپور، مہاراشٹر)

سب سے پہلے تو مبارک بادیوں فرمائیے کہ تصوف جیسے اہم ترین موضوع پر آپ لوگوں نے اتنا وقیع، جامع اور پُرمغز کتابی سلسلہ جاری فرمایا ہے۔ سب سے اہم بات یہ ہے کہ اس موضوع کے حوالے سے بلا تغیریق مسلک و ملت، مخالف و موافق ہر دو طرح کے نقطہ نظر رکھنے والوں کو آپ نے اپنی بات کہنے کا پلیٹ فارم مہیا کیا ہے۔

مولانا ناظر حسین علیمی صاحب کی عنایت سے ”الاحسان“ کے مطالعے کی سعادت حاصل کی۔ اس شمارے میں سمجھی تحریریں پڑھنے کی ہیں ان میں کوئی تحریر ایسی نہیں کہی جا سکتی ہیں کہ جسے بھرتی کا مضمون کہا جاسکے۔ خانقاہوں کا تعارف و کارنامہ اور سجادگان کے اثر و یوز کا سلسلہ نہایت اہمیت کا حامل ہے۔ میرا خیال ہے کہ اس کالم میں کوشش یہ کی جائے کہ زیادہ تر وہی سجادگان یا خانقاہیں جگہ پائیں جو گنگام ہیں یا نسبتاً غیر معروف ہیں۔ ہندوستان میں سیکھوں ایسی خانقاہیں

کا ازالہ“ کے تحت ایک جگہ یوں رقم طراز ہیں: ”اس طریق نبوت میں برے ارادہ، قوت بھی یہ کی برتری و چالاکی اور بشری صفات پر قابو اور ان کو صحیح ارادہ کے تابع بنانے کی کوشش کی جاتی ہے“ (ص: ۲۶) میرے خیال میں یہاں ”برے ارادہ“ کی بجائے ”برے ارادے“ ہونا چاہیتا کہ جمع میں اتحاد باقی رہے اور اس کی پوری عبارت اس طرح ہونی چاہیے۔ ”اس طریق نبوت میں برے ارادے، قوت بھی یہ کی برتری اور چالاکی اور بشری صفات پر قابو اور ان کو صحیح ارادہ کے تابع بنانے کی کوشش کی جاتی ہے“ اسی طرح ”تصوف و طریقت کی حیثیت“ کے تحت ایک جگہ لکھتے ہیں کہ تصوف و طریقت کو کوئی بھی شریعت و دین کی طرح لازمی اور فرض نہیں بتا سکتا اور نہیں بتاتا ہے۔ (ص: ۹) میرے خیال میں بہتر یہ ہونا چاہیے ”فرض نہیں بتا سکتا اور نہیں بتاتا ہے“

پروفیسر مسعود انور علوی صاحب اپنے معلوماتی اور گراں قدر مضمون ”عصر حاضر میں تصوف اور خانقاہ کی صورت“ کے تحت قرآن حکیم کی حکمت و موعظت کا ذکر کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ ”اس کا تعلق نہ کسی ٹیکنالوژی سے ہے نہ مادیت و اقتصادیات سے“ (ص: ۱۱۱) اس کی صحیح عبارت اس طرح ہونی چاہیے۔ ”اس کا تعلق نہ کسی ٹیکنالوژی سے ہے اور نہ مادیات و اقتصادیات سے“ تاکہ الفاظ میں ربط قائم ہو۔ اسی صفحہ پر ایک جگہ یوں ہے: ”اور ظاہری چکا چوند“ (ص: ایضا) جو اصل میں ”اور ظاہری چکا چوند“ ہونا چاہیے۔ اسی سطر کے فوراً بعد لکھتے ہیں کہ ”جس کی تعبیریں اور مفہوم زمانے کے نشیب و فراز کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں“ (ص: ایضا) اس میں مفہوم کی جگہ میں مفہوم زمانے کے نشیب و فراز کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ اور پوری عبارت اس طرح ہونی چاہیے ”جس کی تعبیریں اور مفہوم زمانے کے نشیب و فراز کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں“

ڈاکٹر مشتاق احمد تجاوی اپنے مضمون ”حضرت شیخن بخش: حیات و افکار“ کے صفحہ اول پر ہی ایک جگہ لکھتے ہیں کہ ”ان کا انتقال بھی ایک جنگ میں بطور شہید ہوا“ (ص: ۷۰) میرے خیال میں یہاں ”بطور شہید ہوا“ کی تعبیر محل نظر ہے اور غیر مناسب معلوم ہو رہی ہے کیوں کہ ظاہر ہے کہ جب جنگ میں انتقال ہو گا تو وہ شہید ہی ہو گا لہذا یہاں ”بطور“ کو ذکر نہ کر کے آسان جملہ میں یہ لکھتے کہ ”وہ ایک جنگ میں شہید ہوئے“ یا پھر یہ کہ ”ان کا انتقال ایک جنگ میں ہوا“ تو بہتر ہوتا۔ اسی کے بعد ایک جگہ یہ ہے: ”آپ ہی بتائیے فوت کیا“ (ص: ۱۷۳) یہ حقیقت میں اس طرح ہے: ”آپ ہی بتائیے فوت کیا ہے؟“ اسی طرح ایک جگہ بے توہین کی وجہ سے یہ آگیا ہے کہ ”شیخن بخش علامہ الرحمہ کی حیات“ (ص: ۱۸۵) یہ راصل ”شیخن بخش علیہ الرحمہ کی حیات ہے“ مولانا فیضان المصطفیٰ قادری صاحب اپنے مضمون ”تصوف کا نام رہ گیا ہے اور روح کل پچی ہے“ میں ایک جگہ لکھتے ہیں کہ ”جب تک روئے زمین پر ”اللہ اللہ“ کہنے والی باقی ہیں“

سرمایہ سالکین طریقت کے لیے مینارہ نور ہے اور تصوف کے تعلق سے مریضانہ ذہنیت رکھنے والوں کے لیے باعث شفا اور سکون قلبی کا عمدہ سامان بھی۔ تصوف اسلامی پر تحقیقی نوعیت کا یہ واحد رسالہ ہے جس کو اپنے پہلے ہی شمارے میں بڑی کامیابی حاصل ہوئی، جس کا اندازہ ہندوستان کے معروف اور کثیر الاشاعت اخبارات و رسائل میں شائع شدہ گراں قدر تبروروں سے ہوتا ہے۔

میرے خیال میں ”الاحسان“ کی مقبولیت کاراز یہ ہے کہ اس کو داعی اسلام حضرت شیخ ابو سعید شاہ احسان اللہ محمدی صفوی دامت برکاتہم العالیہ کی سرپرستی حاصل ہے جو اخلاص و لہیت کے ساتھ اپنی ذمہ داری انجام دے رہے ہیں اور ساتھ ہی آپ کی سرپرستی میں کام کرنے والی متحرک وفعال ٹھیک کی قوت بھی کارفرما ہے جس نے اپنی تمام فکری و عملی توانائیوں کو بروے کاراکر علم تصوف کی اہمیت و ضرورت سے خوابیدہ افراد کو روشناس کرایا ہے جو ایک حوصلہ افزای اور خوش کن قدم ہے۔ تمام مضمایں و عنایین دل نشیں، بصیرت افروز اور عصری تقاضوں سے ہم آہنگ ہیں اور دعوت مطالعہ دینے والے ہیں۔ البتہ مجھ بیچ مدار کے خیال میں کچھ خامیاں ضرور رہا پائی ہیں جو ایک علمی و تحقیقی کتاب کے شایان شان نہیں ہے۔ ان خامیوں میں بعض کا تعلق تو جملوں کی پیچیدگی اور قبض بیانی سے ہے اور بعض کا تعلق کمپوزنگ میں رہ جانے والی غلطیوں سے ہے۔ اس لیے میں نے یہ بہتر سمجھا کہ ان خامیوں کی طرف نشاندہی کر دی جائے تاکہ ان اغلاط کی اصلاح شائع ہو جائے اور اس طرح ”الاحسان“ کے قارئین یہ باور کرنے پر مجبور ہو جائیں کہ مجلہ الاحسان واقعی علمی اور تحقیقی قدر روں کا پاسبان ہے۔

چنان چہ مدیر محترم جناب حسن سعید پشتی صاحب تصوف کی حمایت و مخالفت کے دونوں پہلوؤں کو سامنے لانے کے لیے ایک سٹیچ کے قیام کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ”خیال آیا کہ کیوں نہیں تصوف پر کوئی ایسا مجلہ سامنے آئے جس میں ..... (ص: ۱۹) میرے خیال میں یہ اس طرح زیادہ درست معلوم ہوتا ہے کہ ”خیال آیا کہ کیوں نہ تصوف پر کوئی ایسا مجلہ سامنے آئے جس .....“ اس کے بعد تذکیر کے کالم میں ص: ۲۲ پر ایک شعر یوں تحریر ہے:

اسی کے نور سے اس کو بلا چون و چرا دیکھو  
وہ ایک نور جسم ہے وہاں چون و چرا کیسا

جبکہ اس شعر کو یوں ہونا چاہیے:  
اسی کے نور سے تم اس کو بے چون و چرا دیکھو  
وہ اک نور مجرد ہے وہاں چون و چرا کیسا  
پروفیسر لیں مظہر صدیقی صاحب اپنے مضمون کے ذیلی عنوان ”نفس ارادہ یا بشری صفات

اس کا صحیح ترجمہ یہ ہونا چاہیے ”پس توہر حال میں، میں ہوں“، مولانا منظہر الاسلام از ہری صاحب اپنے مضمون ”امام غزالی اور اصول فقہ“ میں حسن و قبح کے تحت ایک جگہ لکھتے ہیں ”مثلاً و بتے ہوئے ہوا شخص کو چالیں“ (ص: ۳۰۶) یا اصل میں یہ ہونا چاہیے ”مثلاً و بتے ہوئے شخص کو چالیں“ جو شاید بے خیالی میں نوکِ قلم میں آگیا ہے۔ ڈاکٹر حمید شیم رفیع آبادی صاحب اپنے مضمون ”امام غزالی اور شاہ ولی اللہ دہلوی: تناظر و مقابل“ میں ایک جگہ لکھتے ہیں کہ ”خاص طور مشکات الانوار کا رد لکھا ہے“ (ص: ۳۲۳) یا اصل میں اس طرح ہونا چاہیے ”خاص طور سے/ پر مشکات الانوار کا رد لکھا ہے“ مولانا اظہار احمد مصباحی صاحب اپنے مضمون ”امام غزالی کی طرف غلط منسوب شدہ کتب و رسائل“ میں ایک جگہ لکھتے ہیں ”کیوں کہ وہ لوگ اس صوف کی طرف منسوب گئے ہیں“ (ص: ۳۷۱) اس کی صحیح عبارت یہ ہونی چاہیے ”کیوں کہ وہ لوگ اسی صوف کی طرف منسوب کیے گئے ہیں“ مولانا اشرف الکوثر مصباحی کتاب ”تصوف کیا ہے“ پر تبصرہ کرتے ہوئے ایک جگہ لکھتے ہیں ”تصوف کی تھی کو سلیمانیہ کا بڑا ہی تفصیلی کام کا ہے“ (ص: ۳۸۹) یا اصل میں اس طرح ہونا چاہیے ”تصوف کی تھی کو سلیمانیہ کا بڑا ہی تفصیلی کام کیا ہے“ ان مذکورہ اغلاط کے علاوہ اور بھی قبل اصلاح چیزیں ہیں جن سے خوف طوالت کی وجہ سے صرف نظر کیا جاتا ہے۔ میں نے اپنے ناقص مطالعہ اور بساط علم کے مطابق ان کی اصلاح کی اپنی کوشش کی ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ہمیں تمام کاموں میں درستی کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

**پروفیسر عبد المتنان طرزی (درجگانہ)**  
علم تصوف کی اک شان الاحسان دین و طریقت کی پہچان الاحسان تخلیقیوں سے اس کی بھی سامان الاحسان حال و قال کا بھی سامان الاحسان حمد و نعمت مرشد عالی ابو سعید گنگ گرائیا یہ گوہر علمی کا ہے خوب بھیک یقین کی اہل گماں نے پائی ہے مشمولات تحقیقی ہیں بیش بہا طرزی! کیوں ہے زورِ باطل سے خائن جب سینے میں ہے قربان الاحسان

(ص: ۲۱۸) یہ اصل میں اس طرح ہونا چاہیے ”جب تک روے زمین پر ”اللہ اللہ“ کہنے والی جانیں باقی ہیں“ تاکہ عبارت کی پوشیدگی دور ہو جائے اور مطلب واضح ہو جائے۔ ”شناسمائی“ کے کالم میں ایک جگہ عبارت یوں ہے:

”حضرت شیخ سعد خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہ کے لیے مندوم شاہ صفی رحمۃ اللہ علیہ نے جو خلافت نامہ لکھا تھا“ (ص: ۲۲۲) جب کہ عبارت یوں ہونی چاہیے کہ ”حضرت شیخ سعد رحمۃ اللہ علیہ نے مندوم شاہ صفی رحمۃ اللہ علیہ کے لیے جو خلافت نامہ لکھا تھا“ کیوں کہ مندوم صاحب شیخ صاحب کے خلیفہ تھے نہ کہ شیخ صاحب مندوم صاحب کے۔

اس کے بعد ایک جگہ عبارت یوں ہے: ”ان شاء اللہ وہ ضرور بند ہو جائے“ (ص: ۲۲۸) یہ درحقیقت اس طرح ہے ”ان شاء اللہ وہ ضرور بند ہو جائے گا“

مولانا حمیج بن علیؑ میں صاحب، اپنے مضمون ”خانقاہ عالیہ نظامیہ صفویہ، صفی پور تاریخ اور کارنامے“ میں ایک جگہ لکھتے ہیں کہ ”یہ وہ پاک نفوس قدسیہ ہیں“ (ص: ۲۶۹) میرے خیال میں اس میں لفظ ”پاک“ کا لانا گوئے معلوم ہوتا ہے کیوں کہ ”نفوس قدسیہ“ ہی سے خود مفہوم واضح اور آشکار ہے لہذا صرف یہ اس طرح ہونا چاہیے۔ ”یہ وہ نفوس قدسیہ ہیں“ یا پھر یہ کہ ”یہ وہ پاک نفوس ہیں“ تاکہ عبارت میں سلاست باقی رہے۔ اسی طرح ایک دوسری جگہ یہ لکھتے ہیں کہ ”اور دنیاوی میں کہہ سے نکل کر روحانی کے شہسوار بن گئے“ (ص: ۲۵۲) یہاں پر شہسوار کی تغیر غیر معمول معلوم ہو رہی ہے کیوں کہ میں کہہ یعنی شراب خانہ کے شہسوار بننے یا ہونے کا تصور ممکن نہیں ہے بلکہ مناسب اور صحیح عبارت یہ ہونی چاہیے ”اور دنیاوی میں کہہ سے نکل کر روحانی میں کہہ کے مئے خوار بن گئے“ یا پھر یہ کہ ”اور دنیاوی میں کہہ سے نکل کر روحانی میں داخل ہو گئے“

صفحہ نمبر ۲۳۸ پر جہاں مندوم شاہ صفی کے ان خلافاً کا ذکر ہے جن سے سلسہ کو فروغ ملا اس نہمن میں تحریر ہے ”تیرے حضرت شیخ فضل اللہ جگراتی سے اور یہ سلسہ بھی حضرت شاہ قطب عالم (حضرت قلہو اللہ شاہ قدس سرہ) کے واسطے سے یہاں موجود ہے“ اس عبارت میں حضرت قلہو اللہ شاہ قدس سرہ (جو قوسمیں میں تحریر ہے یہ درست نہیں کیوں کہ جس قطب عالم کا ذکر یہاں چل رہا ہے، وہ قلہو اللہ شاہ سے الگ ہیں، قطب عالم قلہو اللہ شاہ جن کا نام عبد الغفور تھا وہ حضرت خادم صفی قدس سرہ کے خلیفہ ہیں جو بارہ بنکی کے رہنے والے تھے یہاں پر مقالہ نگار سے قطب عالم کے اشتراک کی وجہ سے سہو ہو گیا ہے۔

ڈاکٹر سید حسین اختر صاحب اپنے مضمون ”عربی صوفیانہ شاعری“ میں ایک مصرع ”فاماً انت انا فی کل حال“ کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ”پس توہر حال میں ہوں“ (ص: ۲۶۸)

## اس شمارے کے خاص قلم کار

### ”الحساء“ حاصل کرنے کے پتے

- ☆ مکتبہ امام اعظم، ۲۲۳ میاں محل، جامع مسجد، دہلی-۶ رابط نمبر: 09350323137
- ☆ مکتبہ طیبہ مرکز اسماعیل حسیب مسجد، ۱۲۶ کامبکر اسٹریٹ، بمبئی، رابط نمبر: 09323953352
- ☆ عرشی کتاب گھر #۲۲-۶-۲۴۴، منڈی میر عالم روڈ، پتھر گھاٹی، حیدر آباد، رابط نمبر: 09440068759
- ☆ حافظ سرفراز حسین، سی جامع مسجد، دھروائی، مین روڈ، پتھر بازار، دھروائی، بمبئی، رابط نمبر: 09323861303
- ☆ نوری ساغر اکیڈمی، رو برو، اکبر حسینی اسکول، درگاہ راڑ، گلبرگ (کرناٹک) 09035126496
- ☆ دارالعلوم تاج الشریعہ، مصری نگر، کوتولی چوک، مہمونی (بہار) 09939711280

- کے مولانا شیخ اختر مصباحی، بانی: دارالاقلم قادری مسجد روڈ، ذا کرگر، اوکھلا، نئی دہلی-۲۵
- کے مولانا عبدالسمیں نعمانی، بانی رکن: الجمیع الاسلامی، ملت نگر، مبارک پور، عظم گڑھ (یوپی)
- کے پروفیسر اختر الواحع، صدر: شعبہ اسلام اسٹڈیز، جامعہ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی-۲۵
- کے پروفیسر مسعود انور علوی، صدر: شعبہ عربی، علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ (یوپی)
- کے مولانا سید اشتقیق عالم شہبازی، سجادہ نشیش: خانقاہ شہبازیہ، ملا جک، بھاگل پور (بہار)
- کے پروفیسر شیخ مظہر صدیقی، سابق چیئر مین: شعبہ اسلام اسٹڈیز، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ (یوپی)
- کے مولانا مبارک حسین مصباحی، مدیر اعلیٰ ماہ نامہ اشرفیہ، مبارک پور، عظم گڑھ، (یوپی)
- کے مولانا مظفر الاسلام ازہری، کیری مسجد، ۲ کے اکیری، نار تھکر دلینا (امریکا)
- کے مولانا امام الدین مصباحی، استاذ: کلییۃ البنات السعیدیہ، جہانگیر نگر، گورے، فتح پور (یوپی)
- کے ڈاکٹر سید شیم الدین احمد معمگی، خانقاہ معمگیہ، متن گھاٹ، پٹنہ (بہار)
- کے پروفیسر عقیل ہاشمی، شعبہ اردو، جامعہ عثمانیہ، حیدر آباد (آندر پریلش)
- کے مولانا کوثر امام قادری، دارالعلوم قدوسیہ پرونسی بازار، مہران نگر، یوپی